احباب المين الميال المين الميال المين الم

ان الحسا العضيرشهيل

طافظ مساليم بالنهاد

تظيم للحوة الحالم الصنة

#### بسم الله الرحمٰن الرحيم

#### \* توجه فرمائيں \*

كتاب وسنت داك كام پر دستياب تمام الكثرانك كتب \_\_\_

- \* عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔
- \* مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی با قاعدہ تصدیق واجازت کے بعد آپ لوڈ [UPLOAD] کی جاتی ہیں۔
  - \* متعلقہ ناشرین کی تحریری اجازت کے ساتھ بیش کی گئی ہیں۔
- \* دعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ' پر نٹ' فوٹو کا پی اور الیکٹر ا، نک ذرائع سے محض مندر جات کی نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

#### \*\* \*\* \*\*

\*\* کتاب و سنت ڈاٹ کام پر دستیاب کسی بھی الکٹر انک کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعال کرنے کی ممانعت ہے۔

\*\*ان کتب کو تجارتی یادیگر مادی مقاصد کے لیے استعال کرنا اخلاقی 'قانونی وشرعی جرم ہے۔

نشر واشاعت اور کتب کے استعمال سے متعلق کسی بھی قشم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں :

طيم كتاب وسنت داك كام

webmaster@kitabosunnat.com

www.kitabosunnat.com

# احباب لوبنری کرم فراتبال الم بیث رید

اد اعلی ن الاخطی بیشه یک الاستاری الاس



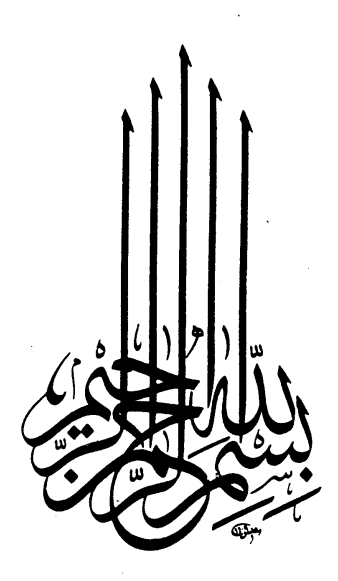
ناشر تنظیم الدعوة الى القرآن والسنه والسنه والسنه والسنه والسنه والسنه والسنه والسنه والسنه والله وال

# فهرست

| نه تمبر    | عنوان                                                    | بىر شار |
|------------|----------------------------------------------------------|---------|
| 9          | مقدمه                                                    | 1       |
| 11         | سلسلئه نبوت ورسالت كامقصد                                | ۲       |
| 11         | انبیاء علیهم السلام تقلید کی نهیس علم کی د عوت دیتے تھے  | ٣       |
| 11         | انبیاء کی دعوت سے فیض یاب ہونے والے خوش نصیب             | ۴       |
| 10         | انبیاء پرایمان کے فیوض وبر کات                           | ۵       |
| 10         | انبیاء کی غیر مشروط اطاعت اصل ایمان ہے                   | 4       |
| 14         | سعادت ایمان ہے محرومی کے اسباب تقلید اور غرور علم        | 4       |
| <b>r</b> • | دین وہی ہے جو حضرت محمد علیقی پرنازل ہوا                 | Λ       |
| 71         | آداب استفتاء                                             | 9       |
| 11         | قطعی نصوص کے بالمقابل تقلید آباء شرک اور کفر کاراستہ ہے  | 1•      |
|            | مدایت 'رحمت اور نصرت 'انعامات ربانی ہیں اور اطاعت رسول ﷺ | 11      |
| ri         | کر نے والوں کے لئے خاص ہیں                               |         |
| ۲۳         | اہل حدیث ہی طا نفیہ منصورہ ہیں                           | 11      |
| 77         | شیخالا سلام این تیمیہ کے تجدیدی کارنامے                  | 11      |
| ۲۸         | اہل حدیث کے مخالفین کے دوگروہ                            | 10      |
| 4          | مقلدین کی خوش فنمی اور خود فریبی                         | 10      |
| <b>r</b> 9 | امام ابو حنیفیه کی فقهی مجلس کا شوشه                     | 14      |
| ۳          | قر آن و سنت میں تعارض نا ممکن ہے                         | 14      |
| ۱ ۲        | حنیفہ کے دعوی عمل بالقرآن کی حقیقت                       | IA      |
| ۵          | حدیث رسول علی کے ساتھ حنفیہ کا'' حسن سلوک''              | 19      |
|            | •                                                        |         |

| <b>Γ</b> ' Λ | اہل حدیث اور احناف کے در میان اصل احناف                        | ۲+ |
|--------------|----------------------------------------------------------------|----|
| ۵٠           | تقلید کی و کالت میں مجتدانه کاوشیں                             | ۲۱ |
|              | فاتحه خلف الامام کے متعلق حنفیہ کے موقف کا (واذا قری القرآن)   | 77 |
| ۵۳           | آیت ہے کوئی تعلق نہیں                                          |    |
| ۵۳           | مولانا ظفر احمد تھانوی کا فرمان کہ رفع الیدین خشوع کے منافی ہے | ۲۳ |
| ۵۵           | حنفی خشوع کی مثالیں                                            | 20 |
| ٩۵           | آمین بالجهر - مولانا عبدالحی تکھنوی کا چیتم کشااشارہ           | ۲۵ |
| 47           | حنفی مٰد ہب کی تابید میں علامہ انور کا شمیر ی کی''خدمات''      | 44 |
| 40           | تقلید کے داعیوں کادام تزویر                                    | 74 |
|              | فقہ حنفی کے چند مسائل جن میں احادیث صحیحہ کے بالمقابل صرف      | ۲۸ |
| 77           | رائے پر عمل کیا گیاہے                                          |    |
| 49           | حنفی قواعد حدیث کے مضمرات                                      | 49 |
|              | مجحین کی احادیث کی صحت پر امت کا جماع ہے اور اجماع کی پیروی    | ۳. |
| ۷.           | تقليد نهيں                                                     |    |
| ۷١           | مقلدین سے حافظ ابن قیمؓ کے لاجواب سوالات                       | ۳۱ |
| <u>۲</u> ۲   | خبر براع <b>ت</b> اداور تقلید میں فرق                          | ٣٢ |
| •            | فقهی روایات میں علت و معلول کا حتمال احادیث کی نسبت کہیں       | ٣٣ |
| ۷۵           | زیادہ ہے۔                                                      |    |
| ۸٠           | وكالت تقليد كي اور دعوت اجتهاد كي                              | ٣٣ |
| ۸٠           | حدیث 'مراسل' آثار صحابہ پراحناف کے عمل کی مثالیں               | ٣۵ |
| ۸۸           | تقلید کے بارے میں گفتگو (مولانا ظفر احمد تھانوی)               | ٣٩ |
| ۸۸           | اہل حدیث قرآن پر عمل نہیں کرتے                                 | ٣4 |
| Λ9           | احناف كالصول                                                   | ٣٨ |

| A 9   | فانحه خلف الإمام                                      | ۳9   |
|-------|-------------------------------------------------------|------|
| 9+    | ر فع اليدين كامسّله                                   | ٠,   |
| 92    | تقلید کاانکار کرنے والے بھی تقلید سے نہیں رہ سکتے     | امما |
| 9 m   | احناف سے بڑھ کر حدیث پر کوئی عمل نہیں کرتا            | ۲۳   |
| 90    | احباب دیو بند کی کرم فرمائیال (علامه احسان اللی ظهیر) | ٣    |
|       | موجو د ه صورت حال میں اہل تو حید کا فریضہ اور اہل علم | 44   |
| 94.   | کی ذمه داریال                                         |      |
| 94    | اہل حدیث کی رواد اری اور احناف کی لامساسیاں           | ۳۵   |
| 1+1   | مذکورہ مضمون کی البلاغ کے مجموعی مزاج سے عدم مناسبت   | ۲۳   |
| 1+1   | تفلید کے بارے میں ایک گفتگو                           | ٧ ۷  |
| 1.1   | فانحه خلف الإمام كامسكله                              | ۴۸   |
| 1 - 0 | قرآن پر کون عمل نهیں کر تا                            | ۹ ۳۱ |
| 1+9   | کیا بلند آواز ہے آمین کہنا قر آن کے منافی ہے ؟        | ۵٠   |



#### بىم (لله (لرحس (لرحيم

الْحَمْدُ لِلَّهِ نَحْمَدُهُ وَ نَسْتَعِينُهُ وَ نَسْتَغَفِرُهُ وَ نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنَا وَ سَيِّنَاتِ أَعْمَالِنَا مَنْ يَهْدِاللَّهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُضِلِلْ فَلاَ هَادِيَ لَهُ وَ أَشْهَدُأَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَ أَشْهَدُأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ الَّذِي حَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَ احِدَةٍ وَ حَلَقَ مِنْهَا زَوْ حَهَا وَ بَتُ مِنْ فَسْ وَ الطَّهَ الَّذِي تَسَاءَ لُونَ بِهِ وَ زَوْ حَهَا وَ بَتَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيراً وَ نِسَاءً و اتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَ لُونَ بِهِ وَ الأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ الأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيدًا يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَ يَغْفِرْلَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَ مَنْ يُطِعِ اللَّه وَ رَسُولَهُ فَقَدْ فَازَفَوْزًا عَظِيمًا ﴾ يَغْفِرْلَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَ مَنْ يُطِعِ اللَّه وَ رَسُولَهُ فَقَدْ فَازَفَوْزًا عَظِيمًا ﴾

والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين و حاتم المرسلين و على آله و صحبه أجمعين و من تبعهم باحسان إلى يوم الدين .... أما بعد الله تعالى نے بني نوع انسان كو فكر وارادة كى خصوصيت سے بهره مند فر ماكر خلافت ارضى كى خلعت سے نوازا تو يہ بار امانت ان كے سپر دكرتے ہوئے ان پر واضح كر ديا گيا كہ تنہيں زمين كى پستى سے اٹھانے اور جنت كے ابدى مالك بنانے كے لئے فيض ربو بيت ارزال و فراوال ہوگا۔

﴿ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِنِي هُدًى فَمَنْ تَبِعَ هُدَايَ فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (البقره - ٣٨)

"جب تمهارے پاس میری طرف سے ہدایت پنچے (تواس کی پیروی کرنا کہ) جنہوں نے میری ہدایت کی پیروی کی نہ ان کو کچھ خوف ہو گااور نہ وہ غمناک ہوں گے۔"

#### سلسلهٔ نبوت ورسالت کا مقصد

چنانچہ سلسلۂ نبوت ورسالت کااجراء 'اور صحائف و کتب کانزول ای وعد ہُ اللّٰی کا ایفا تھا 'انبیاء علیہم السلام کی بعثت کا مقصد انسانی قوت فکر و نظر کو جلادینااور عقل انسانی کو ٹھو کروں سے مامون و محفوظ کرنا ہی تھا اسی لئے رہنمائی اور ہدایت کا بور اسامان ان کے ساتھ بھیجا گیا'ار شادباری تعالیٰ ہے۔

﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيْنَاتِ وَ أَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابِ وَ الْمَيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ ﴾ (الحديد ٥٠)

'' ہم نے اپنے پیغیبروں کو کھلی نشانیاں دے کر بھیجااور ان کے ہمر اہ کتاب اور تر از داتاراتا کہ لوگ نظام عدل قائم کر سکیں۔''

نيز فرمايا :-

﴿ جَانَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ وَ بِالزُّمُو وَ بِالْكِتَابِ الْمُنِيرِ ﴾ (فاطر ٥٠) "ان كي پاس ان كي طرف بيهج گئے بيغمبر كھلى نثانياں 'صحيفے اور روشن كتاب ليے كر آئے۔''

انبیاء علیهم السلام تقلید کی نهیں علم کی دعوت دیتے تھے

انبیاء علیهم السلام نے لوگوں کو اپنی "تقلید" کی دعوت نہیں دی بلکہ ان کی تعلیمات کا خلاصہ یہ تھا:-

﴿ كُونُوا رَبَّانِينَ بِمَا كُنْتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَ بِمَا كُنْتُمْ تَدْرُسُونَ ﴾ (آل عمران ـ ٧٩).

"سب الله والے بن جاؤ کہ تم اس کی کتاب دوسر وں کو سکھاتے ہو اور خود بھی پڑھتے ہو۔"

انبیاء علیهم السلام کی د عوت ' تعلیم و تعلم ' فکر و تدبر کی د عوت تھی اور ان پر نازل

ہونے والی ہر آیت عقل و بصیرت کا خزانہ حضرت موسی علیہم السلام نے فرعون سے مخاطب ہو کر فرمایا:

﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَؤُلاء إِلاَّ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ بَصَائِرَ ﴾ (الاسراء-٢٠١)

"تم الحجی طرح جان چکے ہو کہ ان نشانیوں کو آسانوں اور زمین کے پروردگار کے سواکسی نے نازل نہیں کیا اور ان کے نزول سے مقصود تہیں بصیرت سے آشناکرناہے-"

قرآن تحکیم کاتعارف کراتے ہوئے فرمایا:-

﴿ هَذَا بَصَائِرُ مِنْ رَبِكُمْ وَ هُدًى وَ رَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ (الاعراف-٢٠٣)
" يه قرآن تمهارے پروردگار كى جانب سے سامان دانش و بصيرت ہے اور مومنول كے لئے سراسر بدايت ورحمت ہے۔"

انبیاء علیهم السلام کی دعوت سے فیض یاب ہونے والے خوش نصیب

انبیاء علیهم السلام کی دعوت بلا امتیاز تمام انسانوں کے لئے تھی' تاہم ان گنجینہ ہونے ہدایت و حکمت سے فض یاب ہونے والے'اس نور بصیرت سے مستفید ہونے والے صرف وہ خوش نصیب تھے جنہیں رحمت باری تعالیٰ نے اپنی شان کری سے منتخب فرمالیا تھا'ار شاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلاَ يَزَالُونَ مُحْتَلِفِينَ ٥ إِلاَّ مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ وَ كِذَلِكَ حَلَقَهُمْ وَ تَمَّتُكَلِمَةً وَلِنَاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ (هود ١١٩٬١١٨) ربّك لأ مْلَأَنَّ جَهَنمَ مِنْ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ (هود ١١٩٬١١٨) "أوروه اختلاف كرتے ہى رہيں گے سوائے ان لوگوں كے جن پر پروردگار رحم فرمائے "اور اسى لئے اس نے ان كو پيداكيا ہے اور تهمارے پروردگار كا قول پوراہو گياكہ ميں دوزخ كو جنول اور انسانول (سب سے ) بھر دول گا۔ "قول پوراہو گياكہ ميں دوزخ كو جنول اور انسانول (سب سے ) بھر دول گا۔ "

#### اس اختلاف کے نتیجہ میں انسانوں کے دوگروہ بن گئے۔" ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنْ أُعْبُدُوا اللَّهَ وَ اجْتَنِبُوا الطَّاعُوتَ فَمِنْهُمْ مَنْ هَدَى اللَّهُ وَ مِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ فَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذّبِينَ ﴾ (النحل-٢٦) الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذّبِينَ ﴾ (النحل-٢٦) "الله كي "اور جم نے ہر امت میں پنیمبر مبعوث كيا (يه پنیام دے كركه) الله كي عبادت كرواور طاغوت سے دور رہو پھر ان میں بعض ایسے ہوئے جنہیں الله

عبادت رواور می و بیاد اور بعض ایسے ہوئے کہ ان پر گمر اہی ثابت ہو گئ 'سو نے ہدایت سے نوازااور بعض ایسے ہوئے کہ ان پر گمر اہی ثابت ہو گئ 'سو زمین میں سیر کرو پھر دیکھو کہ جھٹلانے والوں کاانجام کیا ہوا۔''

### ر سولوں پر ایمان کے فیوض و ہر کات

مرايت نصيب گروه وه تهاجوا يمان سے بهره ور بوا ارشاد بارى تعالى ہے: - ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِينَ مُبَشِرِينَ وَ مُنكِرِينَ وَ أَنزَلَ مَعَهُمْ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ وَمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلاَّالَذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَ تُهُمْ الْبَيِّنَاتُ بَغْيًا بَيْنهُمْ فَهَدى اللَّهُ اللَّذِينَ آمَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنْ الْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صَوراطٍ مُسْتَقِيم ﴿ (البقره-٢١٣)

"دراصل لوگ ایک ہی گروہ تھے (ان میں اختلاف ہوا) تو اللہ تعالیٰ نے نبیوں کو خوشخریاں سانے والے اور ڈر سانے والے بناکر مبعوث کیا اور ان کے ساتھ سچی کتابیں نازل فرمائیں تاکہ لوگوں کے ہر اختلافی امر میں فیصلہ ہو جائے کتاب میں صاف احکام آجانے کے بعد لوگوں نے جن کووہ دی گئی حقی جھڑا کرنا شروع کر دیا اور بیہ صرف ضد اور عناد کے سبب ہوا'اس اختلاف میں اللہ تعالیٰ نے ایمان والوں کو حق کی طرف ہدایت عطاکی اور اللہ تعالیٰ جے چاہتا ہے سید ھی راہ کی طرف رہنمائی فرما تا ہے۔"

#### نيز فرمايا :

﴿إِنَّ اللَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ يَهُدِيهِمْ رَبُّهُمْ بِإِيمَانِهِمْ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ الأَنَهَارُ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴿ (يُونَسِ ٩٠) تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ الأَنَهَارُ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾ (يونس ٩٠) "جولوگ ايمان لائے اور نيک عمل کرتے رہے ان کا پرور دگاران کے ايمان کی بدولت مدايت عطافرما تا ہے۔"

نيز فرمايا :

﴿ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهُدِ قَلْبَهُ ﴾ (التعابن ١١) "أورجو الله پرايمان لائے الله اس كے دل كوہدايت دے گا-" انبياء ورسل كى غير مشروط اطاعت اصل ايمان ہے

اور مومن وہ ہوتے ہیں جوانبیاء ورسل کی غیر مشر وطاطاعت کرتے ہیں'جیسا کہ ار شاد باری تعالیٰ ہے :

﴿إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ أَنْ يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَئِكَ هُمْ الْمُفْلِحُونَ ﴿ (النور - ١٥) أَنْ يَقُولُوا سَمِعْنَا وَ أَطَعْنَا وَ أَوْلَئِكَ هُمْ الْمُفْلِحُونَ ﴿ (النور - ١٥) مومنول كَيْ تَوْبَات صرف يه هم كه جب الله اور اس كے رول ﷺ كى طرف بلائے جائيں تاكه ان ميں فيصله كريں توكميں كه ہم نے (حكم) من ليا اور ہم نے مان ليا - "

#### نيز فرمايا:

﴿ فَلا وَرَبِكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكَّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجَدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسلَّمُوا تَسْلِيمًا ۞ وَلُو أَنَّا كَتَبْنَا عَلْيهِمْ أَنْ اقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ أَوْاخُرُجُوا مِنْ دِيَارِكُمْ مَا فَعَلُوهُ إِلاَّ كَتَبْنَا عَلْيهِمْ أَنْ اقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ أَوْاخُرُجُوا مِنْ دِيَارِكُمْ مَا فَعَلُوهُ إِلاَّ كَتَبْنَا عَلْيهِمْ أَنْ اقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ أَوْاخُرُجُوا مِنْ دِيَارِكُمْ مَا فَعَلُوهُ إِلاَّ قَلِيلٌ مِنْهُمْ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَ أَشَدَ

تَثْبِيتًا ۞ وَ إِذًا الآ تَيْنَاهُمْ مِنْ لَدُنَّا أَجْرًا عَظِيمًا ۞ وَلَهَدَيْنَاهُمْ صِرَاطاً مُسْتَقِيمًا ۞ (النساء - ٥٠، ٢٠، ٢٠، ٢٨)

"تمہارے پروردگار کی قسم یہ لوگ مومن نہیں تاوقتیکہ تمہیں اپنے تمام تنازعات میں منصف بنائیں اور جو فیصلہ تم کرواس سے دل میں تنگ نہ ہول اور بخوشی مان لیں اور آگر ہم ان پر اپنے آپ کو قبل کرنایا اپنے گھرول سے نکل جانا فرض کر دیتے توان میں تھوڑے ہی ہے تھم بجالات اور آگریہ اس نصیحت بانا فرض کر دیتے توان میں تھوڑے ہی ہے تھم بجالات اور آگریہ اس نصیحت پر کاربند ہوتے جو ان کو کی جاتی ہے توان کے حق میں بہتر اور دین میں ان کی مزید ثابت قدمی کا موجب ہوتا اور ہم ان کو اپنے ہال سے اجر عظیم عطا فرماتے اور سید ھی راہ کی طرف انہیں ہدایت عطاکرتے۔"

ایمان کی سعادت سے محرومی کے اسباب ۱-غرورِ علم ۲- تقلید آباء

انبیاء و مرسلین پر ایمان لانے کی سعادت سے محروم گروہ دو طرح کے افراد پر مشتل تھا:

مغرورین علم: -ایک تو وہ لوگ تھے جو غرور علم میں اس طرح غرق اور اپنی جہالت پر اس حد تک نازال تھے کہ خود کو کسی قتم کی رہنمائی سے مستغنی سمجھتے تھے وہ اپنی فطری پستی اور کو تاہ نظری کے سبب اپنے مزعومہ علوم ومعارف پر اس قدر نازال تھے کہ انہوں نے علوم نبوت اور ان کے معارف و تھم میں غور و فکر نہیں کیا اللہ تعالیٰ نے انہیں لوگوں کا حال بیان فرماتے ہوئے ارشاد فرمایا: -

﴿ فَلَمَّا جَاءَ تُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيْنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عِنْدَهُمْ مِنْ الْعِلْمِ ﴾ (المؤمن - ٨٣)

" پھر جبان کے پیغمبران کے پاس واضح دلائل لے کر آئے تووہ اس علم پر اترائے لگے جوان کے اپنے خیال میں ان کے پاس تھا-" یہ لوگ پندار کی اس چوٹی پر پہنچ گئے جو ندائے حق کے دائرہ تا ٹیرسے باہر تھی: ۔
﴿ وَقَالُوا قُلُو بُناَ فِي أَكِنَّةٍ مِمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَ فِي آذَانِنَا وَقُرْ وَمِنْ بَيْنِنِا
وَبَيْنِكَ حِجَابٌ فَاعْمَلُ إِنَّنَا عَامِلُونَ ﴾ (حم السحدة ـ ٥)

"اور کما کہ جس چیز کی طرف تو ہمیں بلا تا ہے اس سے ہمارے دل پر دول
میں ہیں اور ہمارے کانول میں بوجھ ہے اور ہمارے اور تہمارے در میان پر دہ
ہے تو سوا پناکام کر ہم اپناکام کرتے ہیں۔"

مقلدین آباء واجداد: - دو سراگروہ ایسا تھا جس نے خود کو اکابر پرستی کے حصار میں محصور کر لیا 'جمود و تقلیدان کے رگ وریشہ میں اس طرح سر ایت کر گئی کہ انہوں نے حقائق ود لاکل کی طرف آنکھ اٹھا کر نہیں دیکھا اور اپنے آباء واجداد کے نظریات اور قبل و قال کو حرف آخر سمجھا'اور اس کے مقابل ہر حقیقت کو جھٹلادیا-

#### جبيهاكه فرمايا:

﴿ مَالَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِ إِنْ هُمْ إِلاَّ يَخْرُصُونَ ۞ أَمْ آتَيْنَاهُمْ كُونَ ۞ بَلْ قَالُوا إِنَّا وَ جَدْنَا آبَاءَ كَتَابًا مِنْ قَبِلهِ فَهُمْ بِهِ مُسْتَمْسِكُونَ ۞ بَلْ قَالُوا إِنَّا وَ جَدْنَا آبَاءَ نَا عَلَى أَمَّةٍ وَ إِنَّا عَلَى آثَارِهِمْ مُهْتَدُونَ ۞ وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبِلَكَ فِي قَرْبَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلاَّ قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَ نَا عَلَى أَمَةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِمْ مُقْتَدُونَ ۞ قَالَ أُولُو جَئْتُكُمْ بِأَهْدَى عَلَى أَمَةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِمْ مُقْتَدُونَ ۞ قَالَ أُولُو جَئْتُكُمْ بِأَهْدَى مِمَّا وَجَدْنُهُ عَلَيْهِ آبَائَكُمْ قَالُوا إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ ﴾ مِمَّا وَجَدْنُهُ بِهِ كَافِرُونَ ﴾ مِمَّا وَجَدْنُهُ بِهِ كَافِرُونَ ﴾ والزخرف ـ ٢٤٬٢٣٬٢٢٬۲۱ مَا أَرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ ﴾ والزخرف ـ ٢٤٬٢٣٬٢٢٬۲۱ مِنْ اللهُ عَلَيْهِ آبَائَكُمْ قَالُوا إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ ﴾

"انہیں اس بات کا کچھ علم نہیں وہ تو صرف اٹکل دوڑ اتے ہیں کیا ہم نے اس
سے پہلے انہیں کوئی کتاب دی ؟ کہ وہ اسے مضبوطی سے تھامے ہوئے ہیں '
وہ تو صرف یہ کہتے ہیں کہ ہم نے اپنے باپ دادوں کو ایک راہ پر پایا اور ہم انہی
کے نقش قدم پر چلتے ہوئے درست جارہے ہیں 'اسی طرح ہم نے تجھ سے
پہلے جو ڈرانے والا کسی بستی میں بھیجا تو وہاں کے آسودہ لوگوں نے کہی کہا ہم

نے باپ دادوں کو ایک دین پر دیکھا ہے اور ہم انہی کی اقتداء کرتے رہیں گے، رسول نے (ازراہ فہمائش) کہا آگر چہ میں تہمارے پاس وہ چیز لاؤں جو ہدایت میں اس سے بڑھ کر ہو جس پر تم نے اپنے باپ دادوں کو پایا 'وہ بولے ہم اس پیغام کے منکر میں جو تہمارے ہاتھ بھیجا گیا۔''

ولی اللی پر مبنی اور توفیق ربانی سے نصرت و تا پیدیافتہ علوم نبوت کے مقابلہ میں معاندین کے مزعومہ علوم وفنون کی حیثیت ہمیشہ وہی رہی جوحضرت موسیٰ علیہ السلام کے معجزات باہرہ کے سامنے فرعون کے بلائے ہوئے جادو گرول کی سیمینی ہوئی رسیوں کی ظاہر ہوئی 'انبیاء ورسل علیہم السلام کے بصیرت افروز دلائل کے نیر تابال کے سامنے تقلید کی شب دیجور ٹھھر سکتی تھی نہ ٹھھر کی 'اس قسم کی آویزش کا نتیجہ محقوم ومعلوم ہی رہا'ار شادر بانی ہے :

﴿ وَلَقَدُ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ ٥ إِنَّهُمْ لَهُمْ الْمَنطُروُنَ ٥ وَلَقَدُ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ ٥ إِنَّهُمْ لَهُمْ الْمَالِمُونَ ﴾ (الصفت ـ ١٧٣١١٧٢١٧١)

'' ہمارا پیغام بہنچانے والوں سے ہمارا پیشگی وعدہ ہے کہ وہی مظفر و منصور ہوں گے اور ہمارے لشکر ہی غالب رہیں گے۔''

چنانچہ انسانی تاریخ کا ایک ایک ورق شامد ناطق ہے کہ نبوت اور علوم نبوت کے مقابل آنےوالے :-

﴿جُندٌ مَا هُنَالِكَ مَهْزُومٌ مِنْ الْأَحْزَابِ﴾

( کی بھی ایک نشکر ہے جہاں اور نشکروں نے شکست کھائی ہے یہ بھی ہزیت نصیب ہے)

کی تفییر بن کررہ گئے 'نمرود اپنی تمام تر کیج بحثی اور چالا کی کے باوجود حضرت ابراہیم علیہ السلام کے بصیرت آفرین دلائل کے سامنے مبہوت ہوا تو فرعون اپنی فرعونیت اور لاؤکشکر سمیت بحر قلزم میں غرقاب ہو کر سامان عبرت بنا 'سلسلۂ نبوت و رسالت حضرت محمد رسول اللہ علیقی پر اپنے کمال کو بہنچا' اور حضور ختمی مرتبت پر بیہ نعمت اس شان سے بوری ہوئی کہ اللہ تعالیٰ ارشاد فرمایا:-

هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدَّينِ كُلِّهِ وَ كَفَى الدَّينِ كُلِّهِ وَ كَفَى اللَّهِ شَهِيدًا ﴾ (الفتح-٢٨)

''وہی توہے جَسَ نےائیے پیغیبر کو ہدایت اور دین حق دے کر بھیجا تا کہ اس کو تمام دینوں پر غالب کر دے اور اللہ کافی گواہ ہے۔''

کعبہ میں گاڑے گئے پتھر کے بتوں کو آپ ﷺ نے اپنے دست مبارک سے ہٹایا اور دل و د ماغ کے جھر و کوں میں بٹھائے گئے غلواور اوہام پرستی کے بتوں کو اپنی نورانی تعلیمات ہے یاش پاش کیااور اعلان فرمادیا: -

﴿ جَاءَ الْحَقُّ وَ زَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوقًا ﴾ (الإسراء - ١ ^) "حق آگیااور باطل نا بود ہو گیا ہے شک باطل نا بود ہو نے والی چیز ہے ۔" اور دین حق کی مخالفت میں ایڑی چوٹی کا زور لگانے والا ابوسفیان بن الحارث بن عبد المطلب اپنی زبان سے اعلان کرن ہے پر مجبور ہو

لعمرك إني يوم أحمل رايتى لتغلب حيل اللات حيل محمد لكا لمدلج الحيران أظلم ليله فهذا أو انى حين أهدى فأهتدى "فتم سے ميں جن دنوں جھنڈ ااٹھائے بھر تاتھا كه لات كالشكر محمد علية كه شهرواروں پر غالب آ جائے اندھيرى رات كى تاريكيوں ميں ٹھوكريں كھانے والے بھلے ہوئے پريشان كى مانند تھا' اب وقت آگيا ہے كه مجھے مرابت نصيب ہواور ميں سيد ھے راستے پر آجاؤں۔"

اسلام دین قیم 'اور حق تغیرنا آشناہے

نبوت ورسالت کا سلسلہ حضرت ختمی مرتبت ﷺ پر مکمل ہوا تو دعوت حق کا علم علوم نبوت کے حاملین اور سنت مطهر ہ کے عاملین کے سپر د ہوااور شہادت حق ان کا وظیفہ وشرف ٹھہرا-

کیکن دعوت کے مضمون میں کوئی تبدیلی نہیں ہوئی اور نہ اس کے اسلوب میں

کوئی ترمیم کی گئی اس لئے کہ حق تغیر نا آشناہے ارشاد باری تعالی ہے:-

﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَةُ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ ذَلِكَ الدّينُ الْقَيِّمُ وَ لَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ تبديل لِخَلْقِ اللهِ ذَلِكَ الدّينُ الْقَيِّمُ وَ لَكِنَّ أَكُثُرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ تبديل لِخَلْقِ اللهِ ذَلِكَ الدّينُ الْقَيِّمُ وَ لَكِنَّ أَكُثُرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (الروم-٣٠)

تو تم یکسو ہو کر اپنارخ اس دین کی طرف رکھو اللہ کی فطرت کو جس پر اس نے لوگوں کو پیدا کیا ہے اختیار کئے رہو'اللہ کی پیدا کی ہو ئی اس چیز میں تغیر و تبدل روانہیں' بھی سیدھادین ہے لیکن اکثر لوگ نہیں جانتے۔''

د عوت اسلام کی بنیاد بصیرت و تعقل برہے تقلید پر نہیں

دعوت كى بنياد بصيرت اور تعقل پر تقى اوراسى پررى ارشاد بارى تعالى ہے: ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلَى أَدْعُوا إِلَى اللَّه عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنْ اتَبَعِني ﴾ ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلَى أَدْعُوا إِلَى اللَّه عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنْ اتَبَعِني ﴾ (يوسف-١٠٨)

"(اے نبی) کہ دو میری راہ تو یہ ہے میں اللہ کی طرف بلاتا ہوں ازروئے یقین و برہان "سمجھ بوجھ کر میں بھی لوگوں کو اللہ کی طرف بلاتا ہوں اور میرے پیرو بھی۔" میرے پیرو بھی۔"

اختلاف رونما ہونے کی صورت میں مرجع و فیصل اللہ اور اس کے رسول ﷺ ہی رہے چنانچہ ارشاد ہوا:

﴿ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْمَيْوِ إِلَى اللَّهِ وَالْمَيْوِلِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْمَيْوِمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾ (النَساء ٥٥) " يُكِر الركسي شيح مين تهارا جُهَرُ اهو جائے تواسے الله اور رسول عليه كي فرف لے جاؤ اگر تم الله اور آخرى دن پر ايمان ركھتے ہويہ بهتر ہے اور انجام كے اعتبار سے اچھاہے - "

#### استفتاء کے آداب

ناواقف اور بے علم لوگوں کا علماء کی طرف رجوع کرنا طبعی اور فطری امر ہے۔ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: ''فإندما شفاء العبی السؤال''(اُحم' ابوداود)'' یعنی ناواقفی اور جمالت کا مداوا بوچھ لینے میں ہے'' تاہم اہل علم سے استفادہ کرنے والوں کو استفتاء کے آداب سکھاتے ہوئے بتادیا گیا کہ سوال کا انداز کیا ہونا چاہئے اور کس قسم کے جواب میں تشفی کا سامان ہوتا ہے ارشاد فرمایا:۔

﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذَّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ۞ بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُّمُرِ ﴾ ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذَّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ۞ بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُّمُرِ ﴾ ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذَّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ۞ بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُّمُرِ ﴾

"اگرتم دلائل کاعلم نہیں رکھتے توان کے متعلق علماء سے سوال کرو-"

## قطعی نصوص کے بالمقابل اندھاد ھند تقلید شرک اور کفر کار استہ ہے

"بینات اور زبر" سے ہٹ کر بے بنیاد آراء الر جال کی محض عقیدت کی بناپر اندھا دھند تقلید کوشر ک اور کفر بتایا گیا' یہود و نصاری کی فرد جرم بیان کرتے ہوئے فرمایا: ۔
﴿ اَتَّ حَذُو ا أَحْبَارَ هُمْ وَ رُهُبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ ﴿ (نوبة ـ ٣١)

" انہوں نے اپنے عالموں اور درویشوں کو اللہ کے سوا معبود بنالیا"
حضور ختمی مرتبت ﷺ کی دعوت کا بیڑہ اٹھانے والوں اور ان کی غیر مشروط اطاعت کرنے والوں کو اس ایمان اور فرمانبر داری کی بدولت کئی نعمتوں سے وافر حصہ اطاعت کرنے والوں کو اس ایمان اور فرمانبر داری کی بدولت کئی نعمتوں سے وافر حصہ

- N

ا - ہدایت واستقامت: چنانچہ رسول اکر م علیہ کے اسوہ کاملہ کی مکمل اتباع اور مشکلوۃ نبوت سے کسب انوار کی بدولت انہیں زیغے وزلل کا کھٹکا ہی نہ رہا بلکہ قر آن نے ان کے ہادی و مہتدی ہونے کی ضانت بھی دی - و کفی باللہ شھیدا - ارشاد باری تعالیٰ

ے: -

﴿ وَ إِنْ تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا ﴾ (النور ـ ٤ ٥) ''اگر اس کی اطاعت کرو گے توہدایت پر ہو گے۔'' نیز فرمایا:-

﴿ قُلْ يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنِّى رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ يُحْيِ وَ يُمِيتُ فُآمِنُوا بِاللَّهِ وَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ يُحْيِ وَ يُمِيتُ فُآمِنُوا بِاللَّهِ وَ يُمِيتُ فُآمِنُوا بِاللَّهِ وَ كُلِمَاتِهِ وَ اتَّبِعُوهُ لَعَلَكُمْ رَسُولِهِ النَّبِيِ الأُمّيِ الَّذِي يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَ كُلِمَاتِهِ وَ اتَّبِعُوهُ لَعَلَكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ (الأعراف ٨ ٥٠)

'کہہ دو کہ اے لوگو میں تم سب کی طرف اس اللہ کا بھیجا ہوا ہوں جس کی باد شاہی تمام آسانوں اور زمین میں ہے اس کے سواکوئی عبادت کے لائق نہیں وہی زندگی دیتا ہے اور وہی موت دیتا ہے سواللہ تعالیٰ پر ایمان لاؤاور اس کے نبی امی پر جواللہ تعالیٰ اور اس کے احکام پر ایمان رکھتا ہے اور اس کی انتاع کروتا کہ ہدایت یالو۔''

#### ۲-رحمت :

رسول اکرم علی کا وجود مسعود سر اسر رحمت ب ارشاد باری تعالی ب :﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ (الأنبياء ـ ١٠٧)

"ا ع بينم مم ن بيخ مح كوسب جمانول ك لئر حمت بناكر بهيجا ب - "
خودر سول الله علی ن فرمایا : 
"إنَّمَا أَنَا رَحْمَةٌ مُهْدَاةٌ" (الدارمي)

'' نَعِنی میں تمجسم رحمت ہوں جواللہ تعالیٰ کی طرف سے لوگوں کو بطور مدیہ دی گئی۔''

تا ہم رحمت مجسم ﷺ سے کامل طور پر مستفید ہونے کاشر ف اور رحمت اللی کا بجا طور پر امید وار اور مستحق ہونا صرف اس مقدس گروہ کی قسمت میں لکھا گیا جو اطاعت ر سول علیہ کادم بھر تاہے ار شاد باری تعالیٰ ہے:-

﴿ وَ أَطِيعُوا اللَّهَ وَ الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (آل عمران- ٢٣١) "اور الله اور رسول عليه كى فرمان بردارى كرواس اميد ميس كه تم پر رحمت بو-"

نيز فرمايا:

﴿ وَ أَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَ أَطِيعُوا الرَّسُولَ لَعلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (النور-٥٦)

"نماز کی پابندی کرو'ز کوة ادا کرواور الله تعالیٰ کے رسول کی فرمانبر داری میں گئے رہوتا کہ تم پراللہ کی رحمت ہو-"

٣- فتح ونصر ت :

رعوت حق میں انبیاء علیہ السلام کے اسلوب و منج سے کامل وابستگی کی بدولت انہیں تایید ایزدی سے نوازا گیااور ہمیشہ فتح مبین ان کا مقدر رہی 'ارشاد باری تعالیٰ ہے :
﴿ فَأَتَدُنَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَى عَدُوهِم فَأَصْبَحُوا ظَاهِرِينَ ﴾ (الصف - ١٤)

"اور ہم نے ایمان لانے والول کوان کے دشمنول کے مقابلے میں نصرت و تایید سے نواز ااور وہ غالب ہو گئے۔"

الصادق المصدوق عليه كى زبان وحى ترجمان سے انہيں مظفر و منصور رہنے كى بثارت دى گئ ارشاد ہوا: -

"لاَ تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي قَوَّامَةً عَلَى أَمْرِ اللَّهِ لاَ يَضُرُّهَا مَنْ خَالَفَهَا" (ابن ماجه)

"میری امت میں ایک جماعت ہمیشہ موجود رہے گی جو تھم اللی پر سختی سے قائم ہو گی اس کی مخالفت کرنے والے اسے کچھ ضررنہ پہنچا سکیں گے۔" یہ بشارت ان الفاظ کے ساتھ بھی وار دہے:-

"لاَ تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي مَنْصُورِينَ لاَ يَضُرُّهُمْ خُذْلاَنُ مَنْ خَذَلَهُمْ

(17)

حَتَّى تَقُومَ السَّاعَةُ" (ابن ماجة ' ابن حبان)

"میری امت میں ہمیشہ ایک جماعت رہے گی جسے اللہ کی نصرت حاصل ہو گی ان کا ساتھ چھوڑنے والے ان کو نقصان نہ پہنچا سکیں گے حتی کہ قیامت قائم ہو جائے۔"

اور تبھی یوں فرمایا : -

"لاَ تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ عَلَى الْحَقِّ لاَ يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ حَدَّلَهُمْ حَدَّلَهُمْ حَدَّلَهُمْ حَدَّلَهُمْ حَدَّلَهُمْ حَدَّلَهُمْ

"میری امت میں ایک گروہ ہمیشہ رہے گاجو حق پرِ قائم ہو گااور ہمیشہ غالب رہے گا'ان کاساتھ چھوڑنے والے ان کو پچھ ضررنہ پہنچا سکیں گے حتی کہ حکم اللی (روز قیامت) آجائے گااوروہ اسی حالت میں ہوں گے۔''

اہل حدیث ہی طا کفیہ منصورہ ہیں

بی اگرم علی کی زبان مبارک سے نکلی ہوئی یہ پیشین گوئی جس میں اللہ تعالیٰ کے کو بنی فیصلہ کی اطلاع دی گئی حرف بحرف پوری ہوئی اور اس شان سے پوری ہوئی کہ اس جماعت کے بارے میں بھی التباس و خفااور کسی فتم کا ابہام نہیں رہا' بلکہ یہ جماعت مبار کہ لیلۃ البدر کے چانداور نصف النہار کے سورج سے بھی زیادہ ظاہر رہی' عبداللہ بن مبارک بیلۃ البدر کے چانداور نصف النہار کے سورج سے بھی زیادہ ظاہر رہی عبداللہ بن مبارک جیسے ذاہد و مجاہد' پزید بن ہارون جیسے ثقہ محدث اور علی بن مدنی جیسے ماہرین فن حدیث اور امام بخاری جیسے نابغہ زمان متفق اللمان بیں کہ یہ مظفر و منصور اور نتح نسب جماعت اہل صدیث ہی ہیں - (ملاحظہ ہو شرف اصحاب الحدیث صفحہ الموما بعدہ) اس موفق و مبارک جماعت کے ایک ایک فرد نے دین حق کے مخالفین اور جادہ حق سے انحر اف کر نے والوں کے لشکر وال کے لشکر تاراج کر دیے' امام اہل سنۃ والجماعة ابوعبداللہ بن احمہ بن حنبل رحمہ اللہ نے تن تنا تجم واعتز ال کی قو توں کو اس وقت شکست فاش دی جب ان کو عباس سلطنت اور اس کی تمام تر سطوت و شوکت کی مکمل بیشت پناہی حاصل تھی' امام موصوف نے جس استقامت سے یہ جنگ لڑی وہ تار تُ

دعوت وعزیمت کاسنہ کی باب ہے'ان کے جسم مبارک پر لگنے والا ہر کوڑا ظن و تخمین پر مبنی اصول و قواعد کے بت تراشنے والوں اور کتاب و سنت کی نصوص کو جیلوں بہانوں سے پس پشت ڈالنے والوں کی منحوس ونا مبارک تحریک کے تابوت میں کیل بن گیا۔ امام المؤ منین 'وامام الد نیا فی الحدیث 'فقماء محد ثین کے سر خیل 'ابو عبداللہ محمد بن اساعیل البخاری رحمۃ اللہ علیہ کی تالیف شریف" المجامع المصحیح الممختصر من امور رسول الله علیہ و آیامہ "واضح الکتب بعد کتاب اللہ کا عزاز پاکر امت کی پیشانی کا جھومر بن چکی ہے محض ایک کتاب نہیں 'وہ تشکان علوم سنت کے لئے چشمہ تیم وسلسبیل ہے تو خیر الهدی اور اسو ہ حسنہ کی راہ کے سالکوں کے لئے منار السبیل ہے اوراجتاد کو آئمہ اربعہ میں مقصود و محدود قرار دے کر امت محمد یہ علی سید ھاالصلاۃ والسلام پر علمی بانچھ بن کی تہمت لگانے والوں کے مقابلہ میں مسکت دلیل اور فتنوں کے سل یاجوج ماجوج کے سامنے سد سکندری ہے جس کے ساتھ تفزیق فی الدین کی کے سل یاجوج ماجوج کے سامنے سد سکندری ہے جس کے ساتھ تفزیق فی الدین کی شوریدہ سری اور تقلید جامد اور فداہب کی حمیت جابلیت کے فتنے رہتی دنیا تک اپنا سر غوریدہ سری اور تقلید جامد اور فداہب کی حمیت جابلیت کے فتنے رہتی دنیا تک اپنا سر پھوڑتے رہیں گے۔

بعد کے زمانوں میں بھی اس مبارک جماعت کے سر کر دہ علماء و فقهاء تجدید ہ احیاء دین کا فریضہ انجام دیتے رہے' امام احمد بن حنبلؓ نے اسی نعمت و توفیق کا شکر ادا کرتے ہوئے کہاہے :

"الحمدلله الذى جعل فى كل زمان فترة من الرسل بقايا من أهل العلم يدعون من ضل إلى الهدى و يصبرون منهم على الأذى يحيون بكتاب الله عزوجل الموتى و يبصرون بنور الله أهل العمى فكم من قتيل لإبليس قد احيوه و كم من ضال تانه قد هدوه فما أحسن أثرهم على الناس و أقبح أثر الناس عليهم ينفون عن كتاب الله تحريف الغالين و انتحال المبطلين و تأويل

الجاهلين" (الرد على الجهمية)

"اللہ کا شکر ہے جس نے رسولوں میں وقفہ کے دوران ہمیشہ ایسے اہل علم پیدا فرمائے جو گر اہوں کوراہ ہدایت کی طرف وعوت دیے رہے اوران کی ایذا رسانیوں کے باوصف صبر کا مظاہرہ کرتے رہے 'کتاب اللہ کے علوم کے ذریعہ مر دہ دلوں کی حیات کا سامان کرتے رہے اور اللہ کے نازل کر دہ نور شریعت کے ذریعہ اندھوں کو بصارت دیتے رہے 'ابلیس کے کتے ہی مارے ہوؤں کو انہوں نے زندہ کیا'اور کتے ہی بھٹکے ہوؤں کو انہوں نے راہ راست دکھلائی ان کا لوگوں پر کتنا اچھا اثر ہے اور لوگوں کا ان سے رویہ کس قدر برا ہے ؟ یہی لوگ ہیں جو غالیوں کی تحریف' باطل پر ستوں کی دروغ بافی اور جاہلوں کی ہیر انچیری سے کتاب اللہ کو محفوظ ومامون رکھتے ہیں۔"

شیخ الاسلام ابن تیمیہ کے تجدیدی کارنامے

چنانچہ ساتویں صدی ہجری میں جب اعتقادی بدعات نے انگڑائی لی'رفض و
اعتزال نے بھر سے سر اٹھایا اور ند ہمی عصبیت اور تقلید و جمود نے بھی اپنارنگ جمایا تو
اس پر آشوب دور میں شخ الاسلام ابن تیمیہ نے علوم کتاب وسنت کی شمع جلائی اور وہ اس
شان سے میدان میں اترے کہ ان کا قلم اس جنگ میں تلوار ہو گیاانہوں نے ایک ایک
فتنے کو نیخ و بن سے اکھاڑ بچینکا' ان حضرات کے بیہ کارنامے کسی شہادت کے مختاج
نمیں' بلکہ:

م فتاب مدد ليل آفتاب

کے مصداق اور روز روش کی طرح آشکار ہیں 'حافظ ابن قیم نے کیاخوب فرمایا ہے:

من أمة التعطيل و الكفران أيديهم غلت إلى الأذقان

و إذا اردت ترى مصارع من حلا و تراهم اسرى حقير شأنهم

ما فيهم من فارس طعان و تراهم تحت الرماح دريئة من عن شمائلهم و عن أيمان و تراهم تحت السيوف تنوشهم و تراهم والله ضحكة ساحر و لطالما سخروا من الإيمان شيخ الوجود العالم الرباني فاقرأ تصانيف الإمام حقيقة اعني أبا العباس أحمد ذلك البحر المحيط لسائر الخلجان اگر تبھی تمہارے دل میں اہل کفر و تعطیل کے کشتوں کے پشتے دیکھنے کی خواہش پیدا ہو اور ان کے سر داروں کو ذلیل و خوار' زنجیروں میں جکڑے ا ہوئے دیکھنا چاہواور انہیں سیاہ اسلام کے نیزوں کی انیوں کے سامنے بے بس و لا جار دیکھنے کی تمنار کھتے ہواور دائیں بائیں سے اہل حق کی شمشیروں کے سامنے گھرے ہوئے نخچیر کی طرح دیکھنا چاہتے ہو اور ایمان اور اہل ایمان کا نداق اڑانے والوں کو خود تماشا ہنے ہوئے دیکھنا پیند کرو تو امام برحق<sup>، شخ</sup> الوجود' عالم ربانی ابوالعباس احمد بن تیمیه کی تصانیف کا مطالعه کرو' وہی بحریے کرال جوسب دریاؤل کواینے اندر سموئے ہوئے ہے-

اس مقدس جماعت کے چودہ صدیوں پر محیط اور مسلسل کارناموں کا استقصاء مقصود ہے اور نہ ممکن 'اس وقت صرف یہ ذکر کرنا پیش نظر ہے کہ اسلام اور مسلمانوں کی تاریخ میں اہل حدیث ہی وہ مسعود و پاکباز گروہ ہے جس نے ہر دور میں اس کے تقاضوں کے مطابق دین حذیف کی خدمت انجام دی حفظ و تدوین حدیث کا مرحلہ ہو'یا فہم نصوص اور اصول فقہ واجتماد کی تشکیل و تر تیب کا' ہیرونی حملوں سے کشور اسلام کے دفاع کا معاملہ ہویا اندرونی شورش سے خملنے کا' ہر مقام پر اس جماعت نے اپنا فریضہ بچپانا اور اللہ تعالیٰ کی توفیق سے بطریق احسن اس سے عہدہ بر آ ہوئی' اور ہدایت' رحمت اور نصرت کی مستحق شھری۔

علوم نبوت کی وارث اور دعوت ختم الرسل عظی کی امین و علمبر دار اس جماعت کی مخالفت بھی انہیں خطوط پر ہوئی جن پر انبیاء و مرسلین علیهم الصلوۃ والسلام کی ہوئی تھی۔

#### اہل حدیث کے مخالفین کے دوگروہ

ایک گروہ خانہ ساز قواعد کو قطعی دلائل قرار دیتااور پھر نصوص کتاب و سنت کوان سے متصادم قرار دیتا ہے' تاویل کے نام پر تحریف سے بھی کام نہ بنتا تو پوری ڈھٹائی کے ساتھ آیات واحادیث کو ٹھکرادیتا۔

تودوسر أكروه

﴿ بَلْ تَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَ نَا ﴾

"ہم توانمی باتوں پر چلیں گے جن پر ہم نے اپنے آباء واجداد کو چلتے ہوئے پایا-"

کی ہٹ پر قائم رہنے ہی کو سب سے بڑی دلیل اور فلاح فی الدارین کی شہ کلید باور کئے ہوئے تھا-

جب نقشہ قدیم تھا تو بتیجہ مخلف نہیں ہو سکتا تھا حقائق کے سورج کے سامنے تکبر نخوت 'جہالت پر غرور اور تقلید و جمود کی شب دیجور کیسے ٹھہر سکتی تھی' ہزیمت سے فقہاء ان کا مقدر بن گئ 'آئمہ مجتدین کے نام پرامت کو تقسیم کرنے والے بہت سے فقہاء شعوری یا غیر شعوری طور پر ان در آمدی نظریات سے متاثر تھے ان کا تاثر مذاہب کے اصول فقہ کی وساطت سے فروغ تک جا پہنچااس لئے یہ گروہ بھی ان گراہ فرقوں کے قائم کردہ مفروضوں سے تاثر کے تناسب سے ہدایت 'رحمت اور نصر ت سے دور اور محروم ہی رہے : -

﴿ سُنَّةَ اللَّهِ الَّتِي قَدُ خَلَتُ مِنْ قَبْلُ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنةِ اللَّهِ تَبْدِيلاً ﴾ ﴿ سُنَةَ اللَّهِ اللَّهِ تَبْدِيلاً ﴾ ﴿ الْأَحزاب ٢٦)

''ان سے اگلے لوگول میں اللہ کا ہی و ستور رہااور تم اللہ کے د ستور میں ہر گز ردوبدل نہ یاؤگے ۔''

اً گرکسی نے ان کی غلط روش پر متنبہ کرتے ہوئے انہیں راہ راست د کھانے کی کو شش کی توبیہ :

﴿إِنَّا وَ جَدُنَا آبَائِنَا عَلَى أُمَّةٍ وَ إِنَّا عَلَى آثَارِهِمْ مُهْتَدُونَ ﴿ (الزحرف-٢٢) "ثَمَ نِ النَّ عَلَى آثَارِهِمْ مُهْتَدُونَ ﴾ (الزحرف-٢٢) "مُم نِ النِي آباء واجداد كوايك راه پر پايا ور مم بھی ان كے كے نقش قدم پر درست جارہ عبی "كمه كرا بنی گراہی پر مصررہ - مقلدين كی خوش فنمی اور خود فريبی مقلدين كی خوش فنمی اور خود فريبی

اگر انہیں کتاب و سنت کی طرف رجوع کر کے امت کا شیر ازہ متحد کرنے اور رحمت اللی کا مستحق بننے کی دعوت دی گئی تو یہ لوگ اختلاف ہی کو باعث رحمت ثابت کرنے لگتے ہیں اور اس باب میں "اختلاف أمتی دحمة" کے خانے ساز جملے کو غلط طور پر حدیث رسول عظیہ مشہور کرنے لگے اور جب استد لال کے میدان میں منہ کی کھائی توشکست کے زخم مند مل کرنے اور وابستگان دامان تقلید کا حساس ہزیمت مٹانے اور اپنے گروہ کی برتری ثابت کرنے کے لئے من گھڑت داستانیں مشہور کیں اور بھی اور بھی مروڑ کر شکست کو فتح کانام دینے کی کو شش کی "اگر ان سب با توں کی مثال کیجاد کھنا ہو تو خود کو حفی کملانے والے حضر ات کو دیکھ لیجئے کہ :

یار ما ایس دارد و آن نیزهم

# امام ابوصنیفهٔ کی فقهی مجلس کا شوشه

افسانہ طرازی کا بیہ سلسلہ امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کی فقہی پارلیمنٹ کے شوشے سے شروع ہوا' حفی فد ہب کے ان نادان دوستوں نے بیہ بھی خیال نہیں کیا کہ اس طرح سے وہ اپنے گرال قدر آئمہ کے بارے میں کوئی اچھا تاثر پیدا نہیں کرپائیں گے کیونکہ فقہ حفی کے اصول و فروع پر نگاہ ڈالے بغیر کوئی شخص اس حکایت پر ایمان بالغیب لے آئے تواور بات ہے ورنہ جس کسی نے اس فقہی عجائب خانہ کو سرسرسی نظر سے بھی دیکھا آئمہ فد ہب کے بارہ میں حسن ظن کی دولت سے ہاتھ دھوئے بغیر نہ رہ سکے گا بلکہ اسے مقد ور ہو تواس مزعومہ مجلس شوری کے ہر مبینہ رکن عالی مقام سے بوچھے گا۔



#### یی شاہکار ہے تیرے ہنر کا؟

اس کے بعد داستان سر اوُل نے امام ابو حنیفہ اور امام اوزاعیؒ کے مابین رفع الیدین کے موضوع پر ایک مناظرہ کی روداد تصنیف کر ڈالی جس کا ایک ایک لفظ اسے گھڑنے والے کی دروغ بافی پر شاہد ہے' امام صاحبؒ کے منہ سے جو الفاظ اس داستان گونے فکوائے ہیں سنت نبوی کے تشریعی مقام اور اس کی عظمت واہمیت کا ادنی شعور رکھنے والا کوئی شخص انہیں زبان پر لانے کی جسارت نہیں کر سکتا۔

افسوس ہے کہ حضرات مقلدین فرط تعصب میں اس حکایت کو فخریہ بیان کرتے چلے آتے ہیں 'حالا نکہ اس میں حضرت امام صاحب کا جورویہ پیش کیا گیا ہے وہ ان کے مقام و مرتبہ 'نیز علمی مسائل میں گفتگو کے آداب اور و قارسے کوئی مناسبت نہیں رکھتا۔

علماء کرام نے ان افسانوں اور داستانوں کی حقیقت کھول کر رکھ دی ہے تاہم تائید مذہب بذریعہ حکایات کی محنت جاری رکھنے والوں نے بھی ہمت نہیں ہاری ... بہ سلسلہ ھنوز جاری ہے ہمارے زمانے میں قرعہ فال مولانا ظفر احمد تھانوی کے نام نکلا انہوں نے ایک نوجوان کا قصہ تحریر فرمایا ہے جو سہاران پور کے مدرسہ حنفیت کا فیض یافتہ تھا لیکن کسی کی نظر بد لگنے سے اہل حدیث ہو گیا تھا' پھر مولانا کی تدبیر بلکہ تقریر دلیذیر کی برکت سے دوبارہ مشرف بہ حنفیت و تقلید ہو گیا۔

پورا قصہ پڑھ کر بھی معلوم نہیں ہو پاتا کہ مولانا کیا ثابت کرنا چاہتے ہیں پورا مضمون اول سے آخر تک احساس شکست کی پردہ پوشی کی ناکام کوشش کے سوا پچھ نہیں 'اگرا نہیں حنفیت کے پائے چو بیں کو با تمکین ثابت کرنے کے لئے واقعی پچھ دلائل میسر آہی گئے تھے توان سوالوں کے جوابات مرحمت فرمانے کی زحمت گوارا کرتے جن کے جواب میں امام محمد بن حسن الشیبانی کو امام شافعیؒ کے سامنے ساکت پانی کی طرح خاموش ہو نا پڑاتھا' اعلام الموقعین کے اصولی و فروعی مباحث صدیوں سے مقلدین اور قصب نہ ہی کے مبلغین کو مبارزت طلب نگاہوں سے دیکھ رہے ہیں'لیکن کسی کو آئکھ تعصب نہ ہی کے مبلغین کو مبارزت طلب نگاہوں سے دیکھ رہے ہیں'لیکن کسی کو آئکھ

اٹھاکر دیکھنے کی ہمت نہیں ہوئی معیار الحق اور الارشاد میں اٹھائے گئے سوالات کب سے تشنۂ جواب ہیں اور پوری امت تقلید دم بخو داور مبہوت ہے 'مولانا نے ہمت فرمائی بھی تو قرض چکانے کی بجائے اپنے خود ساختہ تلمیذ کا قصہ اس انداز سے سنانا شروع کیا کہ سے خود ہی شاہد 'خود ہی منصف

بن كربييھ گئے۔

اس حکایت کو مکمل طور پر مبنی بر حقیقت بھی فرض کر لیاجائے تو صرف اس قدر معلوم ہو تاہے کہ شاگر د بے چارہ ۔

سر گشتهٔ خمار رسوم و قیود تھا

اور حدیث عہد بالحنفیہ ہونے کے باعث سمار نپوری اثرات سے بوری طرح نجات نہ پاسکا تھا'اور اسے قر آن کے متعلق حنفیہ کے اساطین اسلاف واخلاف کی روش کاادراک نہ تھا'سادگی یاخوش عقید گی کی بناپر یہ باور کئے ہوئے تھا کہ اہل حدیث کا اختلاف صرف عمل بالحدیث الصحیح تک محدود ہے اور اس حقیقت سے بے خبر تھا کہ احناف کا اختلاف کا عقیدہ و عمل قر آن کے متعلق بھی حدیث نبوی کے بارے میں ان کے طرز عمل سے مختلف نہیں بلکہ اس میں بھی ان کی روش علاء اہل کتاب کے مشابہ ہے جن کے متعلق اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا:۔

﴿أَفْتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَ تَكُفُرُونَ بَبَعْضَ ﴿

''کیا کتاب کے بعض احکام پر ایمان رکھتے ہو اور بعض کے ساتھ کفر کرتے ہو۔''

اور

﴿إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَ مَا تَهُوَى الْأَنفُسُ﴾

''وہ توصر ف اپنےا ٹکل اور خواہشات نفس کی پیروی کرتے ہیں۔''

یمی ان کاوطیرہ ہے۔

کیاار شاد فرمایا؟ که ''اہل حدیث قر آن پر عمل نہیں کرتے''اگر وہاں پیج مجے اہل

#### حدیث طالب علم ہو تا توبیہ کیے بغیر نہ رہ سکتا : ؎

لا تبهتوا أهل الحديث فما به ذا قولهم تبا لذى البهتان "ابل حديث پر تهمت طرازى نه كروكه يه جوتم كه رب بوان كا قول نهيل بي ناس بو بهتان طرازكا"

اہل حدیث پر ناحق زبان طعن دراز کرنے کے شوق میں حضرت کویہ بھی یاد نہیں رہا کہ قر آن تواحس الحدیث ہے 'یہ کیسے ممکن ہے کہ اہل الحدیث کا مرجع اول نہ ہو' اہل الحدیث والسنہ کا جرم صرف یہ ہے کہ وہ نبی اکرم ﷺ کی احادیث کو بھی وحی سمجھتے ہیں اگر م سی کہ قر آن فرما تاہے :

﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنْ الْهُوَى ٥ إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى ﴾ (النجم-٢٠٠) "وه نبي ﷺ اپني خواس پر نازل ہوتی ہے۔" "وه نبی ﷺ اپنی خواہش سے نہیں بولتا 'یہ تو وحی ہے جواس پر نازل ہوتی ہے۔"

سنت رسول علیہ کی محبت وا تباع نے ان کے سینے اس قدر منور کر دیئے ہیں کہ جس جس مقام پر اہل زیغ و زلل کو قرآن و سنت متعارض نظر آتے ہیں یہ حضر ات انفاس رسول علیہ کی برکت ہے دونوں کی مطابقت کا علم یقین حاصل کر کے ایمان کو قوی کرتے ہیں سے فرمایا اللہ تعالیٰ نے :-

﴿ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلِّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَ مَا يَذَّكُّرُ اللَّالُبَابِ ﴾ (آل عمران-٧)

"جو کیے عالم ہیں کہتے ہیں ہم اس پر ایمان لائے سب کچھ ہمارے رب کی طرف سے ہے 'اور عقل والوں کے سوالوگ سمجھانے سے نہیں سمجھتے۔" نیز فرمایا:

﴿ وَلِيعَلَمَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَيُوْمِنُوا بِهِ فَتُحْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ وَ إِنَّ اللَّهَ لَهَادِ اللَّذِينَ آمَنُوا إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ (الحج ٤٥) قُلُوبُهُمْ وَ إِنَّ اللَّهَ لَهَادِ اللَّذِينَ آمَنُوا إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ (الحج ٤٥) ثُلُوبُهُمْ وَ إِنَّ اللَّهَ لَهَا دِ اللَّهَ عَيْنَ كُر لِيل كَه يه (قرآن) آب كرب بى كى "اوراس كَنْ كه اللَّه علم يقين كرليل كه يه (قرآن) آب كرب بى كى



طرف ہے حق ہے پھر وہ اس پر ایمان لائیں اور ان کے دل اس کی طرف جھک جائیں' یقیناً اللہ تعالیٰ اہل ایمان کوراہ راست کی طرف رہبری کرنے والے ہیں۔"

# قر آن و سنت میں تعارض ناممکن ہے

اس بات پرایمان لانے کے بعد کہ محد ﷺ اللہ کے رسول اور پیغامبر ہیں'ان کے فرامین مبنی بروحی اللہ ہیں' قر آن و سنت میں ٹکراؤ چہ معنی دارد -

اس مسئله مين ابل حديث كاموقف واضح اور دولوك بهام شافي قرمات بين السمسئله مين ابل حديث كاموقف واضح اور دولوك بهام شافي قرمات بين افهمن قبل عن رسول الله عن الله قبل لما افترض الله من طاعته فيجمع القبول لما في كتاب الله و سنة رسول الله الله القبول لكل واحد منهما عن الله و إن تفرقت فروع الأسباب الى قبل بها عنهما كما أحل و حرم و فرض و حد بأسباب متفرقة كما شاء جل ثناؤه لا يسال عما يفعل وهم يسئلون" (الرسالة ٣٣)

"جس شخص نے رسول اللہ علیہ کے فرمان پر عمل کیااس نے در حقیقت اللہ تعالیٰ کے حکم کے سامنے سر تسلیم خم کیااس لئے کہ آپ علیہ کی اطاعت کو اللہ تعالیٰ نے فرض قرار دیا ہے'اس اعتبار سے عمل کتاب اللہ پر ہویارسول اللہ علیہ کی سنت پر'منبع ایک ہونے کے سبب سے فرمانبر داری اللہ کی ہی ہوتی ہے آگر چہ اس کا ہم تک پہنچنے کا ذریعہ الگ الگ ہے'کہ اللہ تعالیٰ نے ملت' حرمت' فرائض اور حدود بیان کرنے کے لئے اپنی حکمت بالغہ کے مطابق مختلف طریقے اختیار فرمائے رب ذوالحبال والا کرام سے پوچھا نہیں مطابق مختلف طریقے اختیار فرمائے رب ذوالحبال والا کرام سے پوچھا نہیں جا سکتا (کہ اس نے یہ طریقہ اختیار کیوں کیااور دوسر اکیوں نہیں کیا) البتہ مخلوق سے سوال ہو گا کہ اس نے کہاں تک فرمانبر داری کی اور اطاعت تعاری کا مظاہرہ کیا"



سادات حنفیه پریهامر تومخفی نهیں ہو گاکہ:

﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ (الحشر ٧) "اور جو يجھ تهيں رسول دے اسے لے لواور جس چیز سے منع کرے اس سے بازر ہو۔"

اور

اور

﴿ مَنْ يُطِعُ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾ (النساء)

''جس کسی نے رسولﷺ کی اطاعت کی اس نے در حقیقت اللہ تعال کی فرمانبر داری کی''

قر آن کی ہی آیات ہیں'لہذا قر آن پر عمل ایک چیز ہے اور قر آن پر عمل کاد عوی کرتے ہوئے سنن صححہ و معروفہ کو قر آن سے متصادم قرار دے کررد کر دینااس سے الگ اور مختلف چیز ہے ان میں سے پہلی اہل حدیث کا طرہ امتیاز ہے اور دوسری اہل تقلید کا شیوہ

#### (وشتَّانَ بَيْنَ مُشرَّق و مُغرَّب)

اہل حدیث اپنی اس روش پر قائم رہنے ئے لئے اپنے ایمان کے ہاتھوں مجبور ہیں 'لوگوں کے طعن و تشنیع اور تنابز بالالقاب کی انہیں کیا پرواہ ؟ان کے لئے اللہ رب العالمین کی جانب سے ملنے والی بشارت کافی ہے :

﴿ وَاللَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَ رُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرَّقُوا بَيْنَ أَحَد مِنْهُمْ أُولِئكَ سَو فَ يُفَرّقُوا بَيْنَ أَحَد مِنْهُمْ أُولِئكَ سَو فَ يُؤْتِيهِمْ أُجُورَهُمْ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ (النساء-٢٥١) "اورجولوگ الله اور رسولول پرايمان لائے اور ان ميں کوئی فرق نہ کيا ان کو عنقريب الله اور الله بخشنے والامر بان ہے۔" عنقريب الله ان کا انعام عطافر مائے گااور الله بخشنے والامر بان ہے۔"

حضرات مقلدین اپنے جس طرز عمل کو عمل بالقرآن قرار دے کر فغور و مغرور ہیں 'جہمیہ 'معتزلہ 'اور خوارج کی زلہ خواری کے سوا کچھ نہیں اور ان اصول و ضوابط کی حثیت خوئے بد کے بہانہ ہائے بسیار سے زیادہ نہیں 'ان تمام گر اہ اور بدعتی گروہوں کے تمام امتیازی مسائل کی بناء فاسد یمی قاعدہ توہے چنانچہ جہمیہ نے صفات باری تعالیٰ پر مشمل صحیح ترین احادیث کو

﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيِيْءٌ ﴾ "اس جيسي كوئي چيز نهيس"

سے متصادم قرار دیااور رد کر دیا'معتزلہ نے تقدر کا انکار کرنے کے لئے کہی عذر لنگ تراشا کہ وہ تمام احادیث جن میں تقدیر کا بیان ہے اس آیت :-

> ﴿ وَمَا رَبُكَ بِطَلاً مِ للْعَبيدِ ﴾ "اور تيرارب بندول پر ظلم نئيں كرتا" سے متعارض ہیں-

خوارج اور معتزلہ نے حضور رحت عالم ﷺ کی شفاعت اور اس کی بدولت گناہ گار مسلمانوں کے جہنم سے نجات پالینے کا انکار کر دیا'ان کے زعم میں اس مضمون کی تمام احادیث آیات قر آنی :

﴿ وَمَاهُمْ بِخَارِجِينَ مِنْ النَّارِ ﴾ (بقره-١٦٧) "اوروه لوگ آگ سے نکلنے والے نہیں"

ور

﴿ رَبَّنَا إِنَّكَ مَنْ تُدْخِلُ النَّارَ فَقَدْ أَخْزَبْتَهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَارِ ﴾ ﴿ رَبَّنَا إِنَّكَ مَنْ تُدْخِلُ النَّارَ فَقَدْ أَخْزَبْتَهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴾ (آل عمران ١٩٢)

''اے ہمارے پروردگار جسے تونے دوزخ میں ڈالا اس کو تونے رسوا کیا اور ظالموں کا کوئی مدد گار نہیں۔'' کے خلاف ہیں'لنذانا قابل اعتاد ہیں۔ یمی اصول بشر مرلی اور قاضی عیسی بن ابان جیسے سنت واہل سنت کے اعداء کی وساطت سے کشور حنفیت کے دستور کی بنیاد بنے 'جن کے نقش قدم پر چلتے ہوئے یہ حضر ات متواتر اور مشہور احادیث رد کرتے ہیں اور سمجھتے ہیں کہ قرآن پر عمل ہورہا ہے: ﴿وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِبُونَ صَنْعًا ﴾

قر آن الله تعالی کا پیغام مدایت ورحمت ہے'اس پر عمل کی توفیق حق تعالیٰ کا خاص ہے انعام ہے جو غیر مشروط طور پر اطاعت رسول ﷺ کرنے والوں کے لئے خاص ہے ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَإِنْ تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا ﴾ (النور - ٤٥) ''اگراس کی فرمانبر داری کروگے تومدایت پاؤگے'' نیز فرمایا:

﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (آل عمران-١٣٢) "اورالله اوررسول عَلِي كي فرمانبر داري كروتاكه تم يررحم بو-"

#### نيز فرمايا:

وَ رَحْمَتِي وَ سِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ فَسَأَكْتُبُهَا لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ وَ يُؤْتُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الزَّكَاةَ وَالَّذِينَ هُمْ بِآيَاتِنَا يُؤْمِنُونَ۞ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأُمَّيُّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالإِنجِيلَ يَأْمُرُهُمُ الأُمِّيَ اللَّوْرَاةِ وَالإِنجِيلَ يَأْمُرُهُمُ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنْ الْمُنْكِرِ وَ يُحِلُّ لَهُمْ الطَّيَبَاتِ وَ يُحَرِّمُ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنْ الْمُنْكِرِ وَ يُحِلُّ لَهُمْ الطَّيَبَاتِ وَ يُحَرِّمُ

لے بشرین غیاث مرلی متوفی ۱۰ دوام ابو حنیفہ سے کسب فیض کرنے کے بعد امام ابو یوسف کے حلقہ درس سے وابستہ ہوئے ان کے خاص تلا مذہ میں شار ہوتے تھے 'متعصب معتزلی تھے اور علم کلام کے دلدادہ ' بلکہ اس قدر غالی کہ بعض علماء اہل سنت نے انہیں زندیق قرار دیا' عقید وُ خلق قر آن کے سختی سے قائل تھے۔(الفوائد الہیہ ص اسم)

کے قاضی عیسی ابن ابان متوفی ۲۲۱ھ امام حسن ابن زیاد اور امام محد سے علم فقد کی مخصیل کی 'مامون کے خاص مصاحبوں میں سے تھے' امام احمد بن حنبلؒ کے ابتلا کے پس منظر میں کافی حد تک ان کی مساعی کار فرما تھیں۔(الفوا کدالہیہ ص ۱۵۱)

عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إصْرَهُمْ وَالْأَغْلاَلَ التِي كَانَتْ عَلْيِهِمْ فَالْأَغْلاَلَ التِي كَانَتْ عَلْيِهِمْ فَالَّذِينَ آمُنُوا بِهِ وَ عَزَّرْرُوهُ وَ نَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنْزِلَ مَعَهُ فَالَّذِينَ آمُنُوا بِهِ وَ عَزَّرْرُوهُ وَ نَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنْزِلَ مَعَهُ أُولِكُونَ آمُنُوا بِهِ وَ عَزَرْرُوهُ وَ نَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ اللَّذِي أُنْزِلَ مَعَهُ أُولِكُونَ آمُنُوا بِهِ وَعَزَرْرُوهُ وَ الْأَعْرَافَ - ١٥٧١٥ )

"میری رحمت ہر شئے کو شامل ہے اور اب میں اپنی رحمت خاص ان لوگوں

کے حق میں لکھ دوں گاجو تقوی اختیار کرتے ہیں' ذکوۃ ادا کرتے ہیں اور
ہماری آیت پر ایمان لاتے ہیں' جو لوگ اس رسول نبی امی کی اتباع کرتے
ہیں جس کووہ اپنے ہاں توراۃ وانجیل میں لکھا ہوایاتے ہیں وہ ان کو نیکی کا حکم
ہیں جس کووہ اپنے ہاں توراۃ وانجیل میں لکھا ہوایاتے ہیں وہ ان کو نیکی کا حکم
دیتا ہے اور بدی سے منع کر تا ہے اور یا گیزیں ان کے لئے حلال بتاتا ہے
اور بری چزیں ان کے لئے حرام ٹھمر اتا ہے اور ان پرسے بوجھ اور طوق جو
ان پر تھا تار تا ہے' توجو لوگ اس پر ایمان لائے اور ان کی رفاقت اختیار کی
اور انہیں مدد دی اور جو نور ان کے ساتھ نازل ہوااس کی پیروی کی وہی مراد
یانے والے ہیں۔"

ر سول اکر م علی کا فرمان ہدایت نشان واضح طور پر معلوم ہو جانے کے بعداس کی خالفت کرنا باعث انعام نہیں ہو سکتا الیا کرنے والے ہے توفیق چھین کی جاتی ہے ' ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿ وَمَنْ يُشَاقِقُ الرَّسُولَ مِنْ بَعْد مَاتَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَ يَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ مَا تَولَى ﴾ (النساء - ١١٥)

"اور جو شخص سیدهاراسته معلوم ہو جانے کے بعد پینمبر کی مخالفت کرے گا اور مومنوں کے رائے کے سوااور راستہ پر چلے گا ہم اسے ادھر ہی چلنے دیں گے۔"

اور توفیق اللی سے محروم اوگ قرآن کو جھھ سکتے ہیں نہائی پر عمل کریاتے ہیں بلکہ اللّٰہ کی نازل کردہ کتاب سے دور بھٹکتے رہ جاتے ہیں 'ارشاد باری تعالیٰ ہے : ﴿ سِمَّاصُرِفُ عَنْ آیَاتِی الَّذِینَ یَتَکَبَّرُونُ فِی الْلَارْضِ بِغِیْرِالْحَقَ ﴾ (الأعراف-١٤٥) ''اور جولوگ زمین میں ناحق غرور کرتے ہیں ان کواپی آیتوں ہے پھیرے رکھوں گا۔''

چنانچہ یہ محض انفاق نہیں تھا بلکہ قر آن کی آسانی تفسیر یعنی سنت رسول ﷺ ہے۔ اعراض کی یاداش تھی کہ قر آن نے حکم دیا :

﴿ وَثِيابَكَ فَطَهِرْ ﴾ (المدثر - ٤) "اوراپ كرگو" وارد به حضرات فرمات بين:

"و من أصابته من النجاسة المغلظة كالدم والبول والغائط والخمر مقدار الدرهم و ما دونه جازت صلوته معه" (كتاب القدوري ٣٣) مغلظ نجاست (خون 'پیثاب 'پاخانه 'شراب وغیره) بقدرساڑھے تین ماشه (جسم یا کپڑے کو) لگی ہو تواس کے ساتھ ہی نماز پڑھنا جائز ہے " قر آن نے تصر ت ک فرمائی :

﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْ لِأَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَة ﴾ (البقره ٢٣٣)

"اور مائیں اپنے بچول کو پورے دوسال دودھ بلائیں یہ حکم اس شخص کے لئے ہے جو پوری مدت تک دودھ بلوانا چاہتا ہے۔"

لیکن امام ابو حنیفہ کی رائے ہے کہ مدت رضاعت دوسال اور چھ مہینے ہے ان کے نکتہ ہائے غریب 'وقیق توہیں لیکن صاحبین کو بھی متاثر اور قائل نہیں کر سکتے 'لیکن اصحاب متون نص قر آنی کو پیروی کی بجائے سارا زور اس نکتہ کے بیان پر صرف کرتے رہے کہ فتوی امام صاحب کے قول پر ہوگا کہ ظاہر الروایہ ہی ہے علامہ کاسانی کی پر بیثانی ان کی طول بیان کے باوجود چھیائے نہیں چھتی 'حضرت مولا نااشر ف علی تھانوی پر بیثانی ان کی طول بیان کے باوجود چھیائے نہیں جھتی 'حضرت مولا نااشر ف علی تھانوی پر بیٹانی ان کی طول بیان کے باوجود جھیائے نہیں تاویل فرمائی ہے جس پر قادیانی علم کلام کی پر چھائیں صاف نظر آتی ہیں ارشاد فرماتے ہیں

"فكون الحولين تاما لا ينافى كون الحولين والنصف أتم" (بيان القرآن)

"دوسال کی مدت رضاعت کامل ہونے سے اڑھائی سال کے اکمل ہونے ک نفی نہیں ہوتی"

ان حقائق صار نعہ کی موجود گی میں حضرت مولانا کا بیہ دعویٰ کرنا کہ اہل الحدیث قرآن پر عمل نہیں کرتے'' شیشے کے مکان میں بیٹھ کر دوسروں کے گھروں پر سنگ باری''کرنے کے سواکیامعنی رکھتاہے ؟

مزیدارشاد ہو تاہے"لیکن حنفیہ کااصول ہے ہے کہ وہ اول قر آن کو دیکھتے ہیں پھر احادیث کو اور جس حدیث کو نص قر آن کے موافق پاتے ہیں اس کو ترجیح دیتے ہیں...الخ-

کاش مولانا کے سامنے اس وقت سچے مچے کوئی اہل حدیث طالب علم ہوتا' مولانا کے سامنے اس وقت سچے مچے کوئی اہل حدیث طالب علم ہوتا' مولانا کے پاؤں دابتالیکن خود دبتانہ حقائق دابنے دبتااورادب کے ساتھ عرض خدمت کرتا کہ حضرت! یہ توارشاد فرماد بیجئے کہ حنفیہ کے اس عظیم الشان"اصول" کے ماخذ و بنیاد قرآن حکیم کی کون سی آیت ہے' یہ قاعدہ آپ حضرات نے"فرمان اللی":

﴿ وَمَا آتَاكُمْ الرَّسُولُ فَحُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ (الحشر ـ ٧)

"اور جو کچھ شہیں رسول دے اسے لے لواور جس سے منع کرے بازر ہو'اور اللہ ہے۔" اللّٰہ سے ڈرو بیشک اللّٰہ سخت عذاب دینے والا ہے۔"

ے بطریق "عبارة النص" سمجما ایا آیت کریمہ:

﴿ مَنْ يُطِعُ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾ (النساء ـ ٨٠)

"بخس کسی نے رسول عظی کی اطاعت کی بلاشبہ اس نے اللہ کی اطاعت کی" یا بطریق"دلالة النص" آپ نے سے مفہوم اخذ کیا 'یاار شادر بانی:

﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّمَا

(

عَلَى رَسُولِنَا الْبَلاَغُ الْمُبِينُ ﴿ (المائدة - ٩٢)

"اور الله کی فرمانبر داری اور رسول کی اطاعت کرتے رہو اور ڈرتے رہو اگر منہ پھیرو گے تو صرف پیغام کھول منہ پھیرو گے تو جان رکھو کہ ہمارے رسول کے ذمے تو صرف پیغام کھول کر پہنچا دیناہے۔"

كى "اشارة النص" نے بير معنی سمجھاديا؟؟؟

ظاہر ہے ان آیات بینات سے مذکورہ اصول کوئی مطابقت نہیں رکھتا'اگر اس کی گئے بنیاد ملتی ہے توان آیات کریمہ میں جن میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا :-

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يُفَرِّقُوابَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يُفَرِّقُوابَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَخِذُوا وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُؤْمِنْ بَبَعْض وَ نَكُفُرُ بِبَعْض وَ يُرِيدُونَ أَنْ يَتَخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً ٥ أُولَئِكَ هُمُّ الْكَافِرُونَ حَقًّا وَ أَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهيئًا ﴾ (النساء - ١٥١)

"جو لوگ اللہ اور اس کے رسولوں کے انکاری ہیں اور اللہ اور اس کے رسولوں میں فرق کرنا چاہتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہم بعض کو مانتے ہیں اور بعض کو نہیں اور بعض کو نہیں اور اس کے در میان راہ نکالنا چاہتے ہیں وہی حقیقی کا فر ہیں اور کا فروں کے لئے ہم نے عذاب تیار کرر کھا ہے۔"

نيز فرمايا:-

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ إِلَى مَا أَنْزَلَ اللَّهِ وَ إِلَى الرَّسُولِ رَأَيتَ الْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنْكَ صُدُودًا ٥ فَكَيْفَ إِذَا أَصَا مُهُمْ مُصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتُ أَيدِيهِمْ ثُمَّ جَاءُ وكَ يَحْلِفُونَ بِاللَّهِ إِنْ أَرَدُنَا إِلاَّ إِحْسَانًا وَ تَوْفِيقًا ﴾ (النساء . ٦٠٦٦)

"اور جب انہیں کہا جاتا ہے کہ اللہ کے نازل کردہ پیغام اور رسول کی تعلیمات کی طرف آؤ تو تم دیکھتے ہو کہ منافق مکمل اعراض کرتے ہیں "کیا حال ہو گا جب ان کی اس روش کی یاداش میں ان پر مصیبت آئے گی تو

تمہاری طرف آئیں گے اور اللہ کی قشمیں کھائیں گے کہ ہمارا مقصد نیک اور باہم موافقت پیدا کرنا تھا۔''

# حنفیہ کے دعویٰ عمل بالقرآن کی حقیقت

کاش مولانا موصوف جیسے علاء کی ڈرف نگاہی دوسروں کی آنکھ میں تکا تلاش کرنے کی بجائے اپنی آنکھ کاشہتر دیکھنے میں صرف ہوتی 'اوران پریہ حقیقت مخفی نہ رہتی کہ محض پندار اور بلند آہگ گفتار سے حقائق نہیں بدل سکتے 'فقہ حنفی کے اسفار کا ہر ورق شاہد ہے کہ تأسیس اصول کا مرحلہ ہویا تخ تنج فروع کا عرصہ 'یہ حضرات 'القراآن 'کو نہیں صرف 'کالقرآن 'کو دیکھتے ہیں اور احادیث الرسول آلیک فداہ اُروا حنا و اُنفسنا کی بجائے احادیث النفس پراعتماد کرتے ہیں'اس کی مثالیں ذکر کی جا چکی ہیں'ناکا فی ہوں تو مزید من لیجئے۔

الله تعالى قر أن حكيم ميں رشاد فرماتے ہيں :-

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلاَ يَقَرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَذَا ﴾ (التوبة - ٢٨)

''اے ایمان والو! مَشرک تو پلید ہیں' تواس برس کے بعد وہ مسجد حرام کے قریب نہ پھٹکنے یائیں''

رسول اکرم علی نے اس فرمان اللی کی تأویل و تعمیل اس طرح کی کہ حضرت ابو بکرصدیق رضی اللہ عنہ کو امیر حج بنا کر روانہ کیا توانہوں نے آپ علی کے حکم کے مطابق حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ اور دیگر اصحاب کے ذریعہ مشاعر حج میں اعلان کروایا کہ:

"أَنْ لاَ يَحُجَّ بَعْدَ الْعَامِ مُشْرِكٌ وَلاَ يَطُوفَنَّ بِالْبَيْتِ عُرْيَانٌ" (مَتَفَقَ عَلَيه)
"اس سال كے بعد كوئى مشرك حج نه كرے اور نه كوئى بر مهنه طواف كرے"
اور سادات حنفیه فرماتے ہیں:

"لا بأس بأن يدخل أهل الذمة المسجد الحرام" (الهداية) "الله فرمه كي مرج نهيس-" الله فرمه كي حرج نهيس-" ارشاد بارى تعالى ہے:-

﴿ يَا أَيُهَا اللَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمْ الْقِصاصُ فِي الْقَتْلَى ﴾ (البقرة -١٧٨) "اے ایمان والو! مقتول کے بارے میں قصاص (خون کے بدلے خون) تم پر فرض کیا گیاہے" فرض کیا گیاہے"

اس آیت میں قتل عمد کی سزا قتل بیان کی گئی ہے سوائے اس کے کہ مقتول کے ور ثاء معاف کر دیں یا دیتہ لینے پر رضا مند ہو جائیں 'اس بارہ میں ذریعہ قتل سے تعرض نہیں کیا گیا' پھر مار کر مارے یا ذہر دیے کر' قتل کرنے والے کو قاتل ہی شار کیا جائے گا۔

چنانچہ سنن ابی داؤد وغیرہ میں ہے کہ ایک یہودی عورت نے حضرت رسول اگرم ﷺ اور بعض صحابہ کو کھانے پربلایااور گوشت میں زہر ملادیا' بی اکر م ﷺ کو بذریعہ و تی اطلاع ہو گئی تواصحاب رضی اللہ عنہ کو کھانے سے ہاتھ اٹھانے کا حکم دیا' اسی زہر کے اثر سے حضرت بشر بن البراء بن معرور رضی اللہ عنہ وفات پاگئے تو اس یہودیہ کو بلوا کر قصاص میں قتل کر دیا گیا' (باب فمن سقی د جلا سما اور أطعمه فمات ایقاد منه؟) حدیث ، ۲۵۱ کے ۲۵۱ ک

کیکن سادات حنفیہ فرماتے ہیں:-

(وإذا سقى رجلا سما فمات من ذلك فإن أو جره أيجارا على كره منه اور ناوله ثم أكرهه على شربه حتى شرب او ناوله من غير إكراه عليه فإن أو جره او ناوله أو أكرهه على شربه فلا قصاص عليه و على عاقلته الدية) (الفتاوى الهندية عالمگيرى ٦/٦) "ايك شخص كى كوزېر كهلا دے اوروه اس سے مر جائے اس كے منه ميں زبردستى دُالا ہويااسے پکڑاديا پھر اسے پينے پر مجبور كيا ہو يمال تك كه وه يى زبردستى دُالا ہويااسے پکڑاديا پھر اسے پينے پر مجبور كيا ہو يمال تك كه وه يى



لے یاوہ مجبور کئے بغیر ہی از خود پی لے اور مر جائے توان تمام صور توں میں زہر دینے اور پلانے والے سے قصاص نہیں لیا جائے گا' تاہم اس کا عاقلہ (قبیلہ) دیت دینے کاذمہ دارہے۔"

یعنی نہ تو قرآن کے عمومی تھم کی تغییل کی گئی اور نہ حدیث میں مذکور رسول اکر م ﷺ کے عاد لانہ فیصلہ کو در خوراعتنا سمجھا گیانو بت بایں جار سید کہ بعض صور توں میں قصاص سے بیخنے کے حیلے کے طور پر زہر دہی کا مشورہ بھی'' فقہاء'' نے دیا'ار شاد ہو تا ہے' سنئے اور سر دھنئے:-

"إمراة علمت أن زوجها طلقها ثلاثا وهو ينكر ولا تقدر المرأة على منع نفسها منه فيباح لها القتل و لكن ينبغى أن لا تقتله بآلة القتل لأنها لو قتلته بآلة جارحة تقتل قصاصا" (فتاوى قاضى خان ١/١١)

"کسی عورت کواس کا شوہر تین طلاقیں دے چکااب انکاری ہے' عورت اس سے خود کو بچانہیں سکتی' تواس کے لئے روا ہے کہ اسے قتل کر ڈالے تاہم مناسب ہے کہ اسے قتل کے معروف آلات سے قتل نہ کرے کیونکہ اس صورت میں وہ خود قصاص میں قتل کر دی جائے گی۔"

ایک طرف کسی عفیفہ کو قتل کا مشورہ دیا جارہاہے تو دوسری طرف فراخ دلی کا بیہ عالم ہے کہ فرماتے ہیں :-

"رجل ادعى على امرأة نكاحا وهى تجحد وأقام عليها شاهدى زور وقضى القاضى بالنكاح بينهما حل للرجل وطؤها وحل للمرأة التمكين منه عند ابى حنيفة و أبى يوسف" (عالمگيرى /٣٥٥ - ٣٥١)

"ایک شخص کسی عورت پراپنی منکوحہ ہونے کا دعوی کرتاہے'عورت انکار کرتی ہے بیہ جھوٹے گواہ کھڑے کرلیتاہے' قاضی صاحب نکاح کا فیصلہ صادر فرمادیں تواس آدمی کے لئے اپنے کھڑے کئے ہوئے جھوٹے گواہوں کی بنا پر قرار دی گئی منکوحہ سے مباشرت کرنا حلال ہو گا'اور اس عورت کو بھی حلال ہے کہ اپنے آپ کواس خود ساختہ شوہر کے حوالے کر دے -'' مزید سنئے :-

"إمرأة دعت على زوجها أنه طلقها ثلاثا وأقامت على ذلك شهود زور و قضى القاضى بالفرقة بينهما و تزوجت بزوج آخر بعد انقضاء العدة فعلى قول أبى حنيفة رحمه الله و قول أبى يوسف رحمه الله تعالى لا يحل للزوج الأول وطؤها ظاهرا و باطنا ويحل للزوج الثانى وطؤها ظاهرا و باطنا علم بحقيقة الحال او لم يعلم " (عالم گيرى ٣/ ٣٥١)

"کوئی عورت اپنے شوہر کے خلاف عدالت میں مقدمہ دائر کرتی ہے کہ وہ اسے تین طلاقیں دے چکا ہے اور اس پر جھوٹے گواہ بھگتا دے اور قاضی ڈگری دے دے کر ان کے در میان علیحدگی ہو چکی 'عدت گزر نے کے بعد اس عورت نے کسی اور سے نکاح کر لیا تو حضرت امام ابو حفیہ "اور امام ابو یوسف "کے قول کے مطابق پہلے شوہر پر اس کے قریب جانا حرام ہوگا' فلاہری طور پر ہی نہیں حقیقت میں بھی 'اور دوسرے شوہر پر اس کے ساتھ مباشرت کرنا حلال ہوگا ظاہری اور حقیقی ہر اعتبار سے اسے حقیقت کا علم ہو گرکہ عورت نے جھوٹے گواہ کھڑے کر کے ڈگری حاصل کی ہے ) تب بھی۔"

ای طرح سادات حنفیہ فرماتے ہیں:-

"و لا يستوفى القصاص ألا بالسيف" (هداية وغيره)
"قصاص صرف تلوارك ساته لياجائكًا-"
اسباره مين قرآن حكيم كاواضح ارشاد ب:-

﴿فَمَنْ اعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ﴾ (البقره)

''بیں اگر کوئی تم پر زیادتی کرے تو جیسی زیادتی تم پر کرے ولیم ہی تم اس پر کرو۔''

اور متفق علیہ حدیث میں ہے:-

حدیث رسول علیہ کے ساتھ حنفیہ کاحسن سلوک

حدیث رسول عظیمہ کے ساتھ سادات حنفیہ کے حسن سلوک کا قصہ تو بہت طویل ہے'مشتے از خروارے کے طور پر چند مسائل دیکھ لیجئے۔

ام المؤمنين حضرت عائشه رضى الله عنهاروايت كرتى بي كه رسول الله عنها عنهاروايت كرتى بي كه رسول الله عليه الله عليه الله عنها الله عنها :-

"من مات و عليه صيام صام عنه وليه" (متفق عليه البخارى ٢٦٣/١ مسلم ٣٦٢/١)

"جو شخص اس حال میں مر جائے کہ اس کے ذمے روزے باقی ہوں تواس کی طرف سے اس کاولی روزے رکھے۔" سادات حنفیہ بوری قوت سے فرماتے ہیں :-

"ولا يصوم عنه اولى" (هداية كتاب الصوم ٢٠٣)

"میت کی طرف سے اس کاولی روزے نہیں رکھ سکتا۔"

صحیح ترین سند کے ساتھ عمر و بن امیہ الضمری ہے روایت ہے انہوں نے بیان

كيا :-

"رأیت النبی ﷺ بمسح علی عمامته و خفیه" (صحیح البخاری ۳۳/۱)
"میں نے رسول اللہ ﷺ کو موزوں اور پگڑی پر مسح کرتے دیکھا"

اس سنت ثابته کو حضرات حنفیه "احسن ترین محامل پر محمول" کرتے ہوئے فرماتے ہیں:-

"ولا يجوز المسح على العمامة" (هداية ١/٤٤)

" پگڑی پر مسح کرنا جائز نہیں ہے۔"

حضرت انس رضی الله عنه روایت کرتے ہیں کہ :-

"أَنَّ النَّبِيَّ عَلَىٰ الْخَمْرِ تُتَّخَذُ خَلاً فَقَالَ لاَ" (صحيح مسلم كتاب الأشربة حديث\_٣٦٦٩)

"نبی عظیم سے شراب کے متعلق دریافت کیا گیا کہ اس سے سر کہ بنالیا جائے؟آپﷺ نے فرمایا نہیں"

اس مدیث پر عمل کرنے کا حنفی اندازیہ ہے کہ فرماتے ہیں:-

"ولا يكره تخليلها" (الهداية كتاب الأشربة ١٨٣/٢)

"اس كاسركه بنانے ميں كوئى حرج نہيں"

حضرت ابومسعو درضی الله عنه روایت کرتے ہیں کہ:-

"أن رسول الله على عن ثمن الكلب" (سنن أبي داؤد سنن النسائي) " "بلا شبه رسول الله على في في قيت منع كيا"

حضر ات احناف اس حدیث کو"محامل حسنه" پر محمول فرماتے ہوئے فتوی صادر

كرتے ہيں:-

"یجوز بیع الکلب و الفہد والسباع" (هدایة ۲/۰ ۵ کتاب البیوع) "کتے "شیر اور در ندول کی خریدو فروخت جائز ہے" بلکہ ذبح کر کے اس کا گوشت بیچنے کے لئے بھی جواز کا فتوی مہیا فرماتے ہیں۔ (عالمگیری ۳/۱۱۵)

قر آن و حدیث کے ساتھ اس طرح کا یکسال "حسن سلوک" کرنے کے باوجود اگر مولانامصر ہول کہ "حنیہ کا اصول ہے ہے کہ اول قر آن کو دیکھتے ہیں پھر احادیث کو اور جس حدیث کو نص قر آنی کے موافق پاتے ہیں اس کوتر جیجو ہے ہیں اور بقیہ احادیث کو محامل حسنہ پر محمول کرتے ہیں" (انتہی بلفظہ)
تو ہی عرض کیا جا سکتا ہے کہ م

بگو حدیث وفا از تو با و راست بگو شوم فدائے دروغے که راست ماننداست

ان مسائل کااستقضاء جن میں سادات حنفیہ نے نصوص قرآن و سنت کے برعکس موقف اختیار کیاد فتروں کے دفتر چاہتا ہے 'اب ہم ان مسائل کی طرف آتے ہیں جنہیں مولانا نے اپنی مرضی کے میدان کے طور پر منتخب فرمایا 'ان پر سر سری نظر بھی واضح کرنے کے لئے کافی ہے کہ ان سے مولانا کے موقف کو کوئی تقویت نہیں ملتی ۔ مولانا موصوف اپنے سامنے بیٹھے ہوئے ''شاگر د'' سے جو اہل حدیث ہو گیا تھا فرماتے ہیں : ۔

"اب میں تمہیں بتلاتا ہوں کہ جن مسائل مشہورہ میں ہمار ااور اہل حدیث کا اختلاف ہے ان کے لئے ہم نے اول قر آن کو دیکھااور جن احادیث کو نصوص قر آنیہ کے موافق بایاان کو ترجیح دی"

اس کے بعد انہوں نے تین مسائل کاذکر کیا: -ا- قرأة خلف الإمام ۲- رفع اليدين عند الركوع والرفع منه
 ۳- آمين الجبر

## اہل حدیث اور احناف کے در میان اصل اختلاف

مولانار حمہ اللہ نے یہاں بھی انصاف شیں فرمایا 'ان کا قلم تمہید ہی میں عدل و
اعتدال سے ہٹ گیا' مشہور ترین مسئلہ جس میں اہل حدیث سے حنفیہ کا اختلاف ہے
اس کا ذکر شمیں کیااور وہ ہے ایمان میں کمی بیشی کا 'اس اہم ترین بنیادی مسئلہ سے اغماض
کی وجہ اس کے سوا کچھ شمیں کہ اس میں مقابلہ کے لئے کوئی آیت شمیں مل سکتی تھی جسے
وہ حنفیہ کے موقف کی بنیاد قرار دے سکتے کیونکہ قر آن نے اہل ایمان کا تعارف ہی ان
الفاظ سے کرایا ہے کہ :-

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكْرِ اللَّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيهِمْ آياتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتُوكَكُلُونَ ﴿ (الْأَنفال - ٢) عَلْيهِمْ آياتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتُوكَكُلُونَ ﴾ (الأنفال - ٢) 'مُومَن تُووه بِين كه جب الله كاذكر كياجاتا ہے توان كے ول دُر جاتے بين انهيں اس كى آيتيں پڑھ كر سائى جاتى بين توان كا يمان اور بڑھ جاتا ہے -" نيز فرمايا : -

﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَزَادَتُهُمْ إِيَمانًا وَهُمْ يَسْتَبْشِرِوُنَ ﴾ (التوبة - ٢٢) "سوجو ايمان والے ہيں توان كے ايمان ميں ان آيات نے اضافہ ايا اور وہ خوش ہوتے ہیں"

احادیث 'آثار صحابہ و تابعین واقوال سلف و خلف صحیح بخاری کی کتاب الایمان اور عقائد کی کتابوں میں دیکھے جاسکتے ہیں –

اہل حدیث کے ساتھ حضرات حنفیہ کا ایک بڑاا ختلاف سنت مطہرہ کے تشریعی مقام اور قر آن و سنت کے باہمی ارتباط پر ہے اہل حدیث ان دونوں میں تعارض کے امکان کورد کرتے ہیں اور سنت کو قر آن کا بیان مانتے ہیں جب کہ احناف سنت کو قر آن کی تخصیص و تقیید کے بھی قابل نہیں سمجھتے' مولانا کے منتخب فر مودہ مسائل اس اصول کی فروعات میں سے ہیں-

اہل حدیث اور احناف کے مابین ایک اور بنیادی اختلاف تقلید کی شرعی حیثیت کے متعلق ہے 'حضر ات حنفیہ اسے واجب قرار دیتے ہیں جب کہ اہل حدیث ان سے پیسوال کرتے ہیں کہ:

"تقلید کو انہوں نے کس دلیل سے واجب قرار دیا ہے؟ تقلید سے یا ازراہِ اجتماد ؟"

"انہوں نے آئمہ میں سے تقلید کے لئے انتخاب کی گئی شخصیت کو باقی آئمہ پر کیو نکر ترجیح دی ؟"

'کیا آئمہ نے خوداپی تقلید کا حکم دیا؟ تمام آئمہ نے بھراحت اپنی تقلید سے منع کیایا نہیں؟"

"آئمہ سے سیح اسانید کے ساتھ تقلید کی ممانعت پر مشتمل تصریحات کی موجود گی میں حضرات مقلدین کاان کی تقلید کاد عوی کیا حیثیت رکھتا ہے ؟" ان مشہور ترین بنیادی اختلافات کو چھوڑ کر جن مسائل کو منتخب فرملیا وہاں بھی

معنا من الله تعالى و غیرهم و کثیر ماهم کو به الله تعالى و حب مهاوب کو الله الله مناک میں صرف کردیا که ان مسائل میں حفیه کا اختلاف "اہل حدیث" ہے ہے اگر ان کے پالمقابل سے مج کو کی اہل حدیث طالب علم ہو تا تو کم از کم اس تطفیف میز ان اور "سوء کیلة" کی طرف ان کی توجہ ضرور مبذول کرا تا اور عرض کر تا کہ ان مسائل میں سادات حفیه کے مد مقابل صرف اہل حدیث نہیں بلکہ جمہور امت ہیں تو کیا حضر ت جمہور آئم کہ یعنی امام مالک امام احمد بن حنبل امام اسحاق بن را ہویہ امام بخاری امام مسلم امام محمد ابن خزیمہ رحمه م الله تعالى و غیرهم و کثیر ماهم کو بھی قرآن کو نظر انداز کرنے کا خزیمہ رحمه م الله تعالى و غیرهم و کثیر ماهم کو بھی قرآن کو نظر انداز کرنے کا

قر اُق خلف الامام کو مو ضوع سخن بناناستم بالائے ستم کے سوایچھ نہیں 'اسے نرم

الزام دیں گے ؟

ے زم الفاظ میں خلط مبحث ہی کہا جاسکتا ہے 'کیونکہ حفیہ کے نزدیک تو نماز میں سورة فاتحہ پڑھناامام کے لئے بھی فرض نہیں ہے اور نبی اکر م عظیم کے متواتر 'صحیح اور صرح فرمان (لا صلاة لمن يقو أبفاتحة الكتاب) کے باوجودان كااصر اركہ قرائت فاتحہ نماز کے فرائض میں نہیں بلکہ ہدایہ سمیت تمام متون میں اسے صرف واجب گردانا گیا جب کہ واجب کی تعریف ان کے ہاں ہے ہے :

"ما تجوز الصلاة بدونه" (شرح العناية على الهداية ٢٧٦/١) "جس ك بغير نماز جائز ب-"

## تقليد كي و كالت ميں '' مجهتدانه كاوشيں''

مسکلہ فاتحہ خلف الامام کے متعلق ارشاد ہو تا ہے" ہم نے اس کے لئے قر آن کو پہلے دیکھا… الخ-

اس مخضر سی عبارت کا ایک ایک لفظ دامن دل کو اپنی طرف تھینچ رہاہے اگر انہوں نے بچے کچے قر آن کی طرف رجوع کیا پھر دلا کل کا موازنہ کیا اور سوچ سمجھ کر ایک موقف اختیار کیا تو غیر شعوری طور پر مجتدانہ کاوش میں مصروف تھے وللہ الجۃ البالغۃ انہیں یاد بھی نہیں رہا کہ مقدمہ تقلید کا لڑنے جارہے ہیں ان کے اس انداز استدلال نے توان کے مقدمہ کو کمز ورسے کمز ور ترکر کے رکھ دیاہے فرماتے ہیں:-

سور ہُ اعراف میں حق تعالیٰ کاار شادہے:-

﴿وَإِذَا قُرِى الْقُرُآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ﴾ (الأعراف-٢٠٤)

"جب قر آن پڑھاجائے تواس کو کان لگا کر سنواور خاموش رہوامیدہے تم پر رحم کیاجائے گا"

اس سے صاف معلوم ہوا کہ امام کے ساتھ ساتھ قراکت نہ کرنا چاہئے بلکہ...(انتھی بلفظہ) تعجب ہے کہ مولانااس مضمون کی تحریر سے چند سال بیشتر ایک مقالمہ میں یوں رقم طراز ہوئے تھے:-

"نماز میں باتیں کرنا ہجرت کے بعد بھی جائز تھا جب سورہ بقرہ کی آیت ﴿ وَقُوْمُواْ لِلَّهِ قَانِتِیْنَ ﴾ نازل ہوئی توباتیں کرنے سے منع کیا گیا'اور آیت ﴿ وَإِذَا قُرِیَّ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا ﴾ بالاتفاق کی ہے اس کونماز میں باتیں کرنے سے ممانعت پر محمول کرنا صحیح نہیں (فاران دسمبر ۱۹۲۰ میں باتیں کرنے سے ممانعت پر محمول کرنا صحیح نہیں (فاران دسمبر ۱۹۲۰ میں باتیں کرنے سے ممانعت پر محمول کرنا صحیح نہیں (فاران دسمبر ۱۹۲۰)

حضرت کے سامنے سے مچ کو گی اہل حدیث طالب علم ہو تا تو یہ دریافت کئے بغیر نہ رہتا کہ مولانا! یہ کیا طرفہ ہے کہ وہی آیت جو عام بات جیت اور گفتگو سے مانع نہ ہو ئی سورہ فاتحہ پڑھنے کو حرام ٹھہراتی ہے ؟

اگر مذکورہ آیت کا مفہوم وہی ہے جس کا حضرت نے دعوی فرمایا ہے تو کم از کم اس کی تخصیص اس صورت سے تو کر دیجئے جو اس مفہوم میں شامل ہے' آپ نے خود فرمایا ہے کہ:

"اس سے معلوم ہواکہ امام کے ساتھ ساتھ قرائت نہ کرنا چاہئے" لہٰذااگر کوئی امام کے ساتھ نہیں پڑھتا بلکہ سکتات میں پڑھ لیتا ہے اس لئے کہ رسول ﷺ نے فرمایا ہے :-

"لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب" (متفق عليه)

"جوسورة فاتحه نه پره هے اس کی نماز نهیں-"

نیز بعض آئمہ احناف نے بھی احتیاطاً پڑھ لینے کا فتوی صادر فرمایا ہے (عمدۃ القاری ۱۳/۲) تواس صورت میں آپ اس پر آیت مذکورہ کی خلاف ورزی کا الزام کیو نکر لگا سکتے ہیں۔

مولانانے امام احمد بن حنبل کابیہ قول تو نقل کیا کہ آیت بالا تفاق قراک خلف الامام کے بارہ میں نازل ہوئی لیکن اس بات کا تذکرہ تک نہیں فرمایا کہ انہیں امام احمد سے

### یہ بھی منقول ہے کہ:

"من إجماع الناس على أنها نزلت في الصلاة و في الجمعة" (فتاوى الكبرى ابن تيمية)

" تیعنی بعض لو گوں کا تفاق ہے کہ یہ آیت نمازاور خطبہ جمعہ کے بارہ میں نازل ہوئی"

بلکہ یہ کہہ کنی کترانے کی کوشش کی ہے کہ "جن علماء نے اس کو خطبہ جمعہ کے متعلق کہا ہے ان کا مطلب یہ ہے کہ خطبہ کو بھی اس کے ساتھ ملحق کیا گیا ہے کیونکہ میں نہ جمعہ تھانہ خطبہ ۔"(انتہی بلفظہ)

مولانا کا یہ اضطراب بے سبب نہیں انہیں معلوم ہے کہ خطبہ کے دوران آنے والے نمازی کو دور کعت پڑھنے کا تھم صحیح احادیث سے ثابت ہے' لہذا جس طرح دوران خطبہ نماز پڑھی جائے گی مقتدی کو سورہ فاتحہ پڑھنے کی اجازت بھی ہو جائے گی مقتدی کو سورہ فاتحہ پڑھنے کی اجازت بھی ہو جائے گی لیکن مولانا اسے یہ اجازت دینے پرکسی طور پر آمادہ نہیں۔

اس حقیقت سے سادات حفیہ کو بھی مجال انکار نہیں ہے کہ صحابہ کرام کی ایک معتدبہ جماعت امام کے بیچھے ہونے کی حالت میں بھی سورہ فاتحہ پڑھتی رہی 'جیسا کہ مولانا گنگوہیؒ نے اس بارے میں تصریح کی ہے 'للذااگر پہلے سے ایک بات ذہن میں بسا نہ کی جائے تو یہ سمجھنا قطعاً دشوار نہیں کہ اگر اس آیت سے مراد خلف الامام فاتحہ پڑھنے سے منع کرنا مقصود و مراد ہوتا تونا ممکن تھا مکہ میں نازل ہونے والی اس آیت کو صحابہ کرام مدنی دور میں بھی سمجھ نہ پائے 'جب کہ تھانہ بھون کے عجمی نژاد احناف نے '' ذراسا غور'' کئے بغیر ہی سمجھ لیا۔

نماز باجماعت میں بحالت قر اُت امام شامل ہونے والا شخص کس طرح واخل ہو؟
اللہ اکبر کہنے کی اجازت آپ جس دلیل سے دیں گے (بلکہ بعض حفیہ تو ثنا تک پڑھنے کی
اجازت دیتے ہیں' منیۃ المصلی ۹۲) اسی میں تھوڑی سی مزید وسعت پیدا کر کے سورہ
فاتحہ پڑھنے کی گنجائش بھی نکال دیں توایک قدیم و طویل جنگ کا خاتمہ ہو سکتا ہے'

خاص طور پر جب کہ مولانا گنگو هی فرما بھی چکے ہیں کہ فاتحہ کی آیات قلیل ہیں سکتہ ثناءو غیرہ میں بلا منازعت قرآن کے پڑھ سکتے ہیں'للذار خصت کی گنجائش ہے( فناوی رشید یہ ۵۱۳)

فاتحہ خلف الامام کے متعلق حنفیہ کے موقف کا و إذا قرئ القرآن... الأية سے دور کا تعلق بھی نہيں

غور تودور کی بات ہے 'مولانا نے انصاف بھی نہیں فرمایاورنہ یہ سمجھناد شوارنہ تھا کہ اس آیت کا قر اُت فاتحہ خلف الامام سے کچھ تعلق نہیں اورنہ یہ اس مسئلہ میں حفیہ کا ما خذو مسدل ہے ورنہ نور الاُنوار وغیرہ میں اسے تعارض و تساقط کے طور پر بیان نہ کیا جا تااور سادات حنفیہ تولاحق کو بھی قر اُت سے منع کرتے ہیں چنانچہ ارشاو ہو تاہے – واللاحق من فاتته الرکعات کلھا اُو بعضها لکن بعد اقتدائه بعذر کعفلہ اُو رحکمہ کمؤتم فلا یاتی کغفلہ اُو زحمہ وسبق حدث… وحکمہ کمؤتم فلا یاتی بقراق…) (درالمختار ۱۹٤/۱)

"لاحق اس نمازی کو کہتے ہیں جوامام کی اقتداء میں شامل ہوالیکن غفلت' بھیڑ یاو ضوٹوٹ جانے کے سبب اس سے نماز کی تمام یا کچھ رکعتیں فوت ہو گئیں' اس کا حکم بھی مقتدی کا ہو گالہذاوہ قرأت نہیں کرے گا"

اب یمال امام ہے نہ اس کی قرائت جے سنتے ہوئے وہ خاموش رہنے کامکلّف تھا'
لیکن آپ حضر ات اس حالت میں بھی اسے سورہ فاتحہ پڑھنے کی اجازت دینے پر آمادہ
نمیں ہوتے 'اس نے سورہ فاتحہ سی اور نہ آپ کی ممانعت کے سبب خود پڑھی آیت کے
عکم فاستمعو ا پر اپنی غفلت یا عذر کی بنا پر عمل نہ کر سکااور حدیث پر آپ نے نہ کر نے
دیااس کے باوصف دعوی فرماتے ہوئے مسرور ہیں کہ "ہم پہلے قر آن کو دیکھتے ہیں اور
پھر حدیث کو محامل حسنہ پر محمول کرتے ہیں۔"

ایں چہ بو العجبی ست مسکہ اس قدر سادہ ہو تااور نص قر آنی احناف کے موقف کی مؤید ہوتی توان کا مسلک مقبول سے مقبول تر ہو تا جا تا اور کیفیت یوں نہ ہوتی جو امیر المؤمنین فی الحدیث امام عبد الله بن المبارک نے بیان فرمائی ہے:-

"أنا أقرأ خلف الإمام والناس يقرؤن إلا قوما من الكوفيين" (حامع الترمذي ٢٢/٢)

"میں امام کے پیچھے ہوتے ہوئے بھی قرأت کر تا ہوں اور لوگ بھی ایسا ہی کرتے ہیں صرف اہل کو فہ کا ایک گروہ نہیں کرتا"

بہت سے اکا بر حنفیہ اپنے مشہور موقف اور اس کے دلائل سے مطمئن نہیں ہیں ان کے دل کل سے مطمئن نہیں ہیں ان کے دل کی خلش نوک قلم پر بھی آگئ چنانچہ ہدایہ (۱/۳۲) میں ہے۔

"و يستحن على سبيل الإحتياط فيما يروى عن محمد و يكه ه عندهما لما فيه من الوعيد"

"ازراہ احتیاط مستحسن ہے کہ پڑھ لے جیسا کہ محد ؓ سے مروی ہے اور ان دونوں (ابو حنیفہ ؓ اور ابو یوسف ؓ) کے نزدیک مکروہ ہے اس وعید کی بنا پر جواس باب میں وار دہے ۔"

بر صغیر میں حضرت نظام الدین اولیاء 'شاہ عبدالرحیم 'قاضی ثاء اللہ پانی بی اور مولانا عبدالحی تکھنوی جیسے اساطین علاء اس مسئلہ میں اہل حدیث کے موقف کی متانت اور قوت استدلال سے رائح ہونے کی گواہی دے چکے ہیں۔
رفع الیدین :-

اس مسئلہ میں مولاناکا مؤقف پہلے سے بھی زیادہ طریف ہے ، فرماتے ہیں :
"ہم نے اول قرآن کو دیکھا (حالا نکہ اگر وہ راسخ العقیدہ مقلد ہیں توانہیں صرف اپنے مقلد کا قول دیکھنا چاہئے تھا) تو حق تعالیٰ کا ارشاد ملا ﴿ وَقُو مُو اللّٰهِ قَانِتِیْنَ ﴾ اور ﴿ الّٰذِیْنَ هُمْ فِی صَلاَتِهِمْ حَاشِعُو ان ﴾ پہلی آیت میں ارشاد ہے کہ اللّٰہ کے سامنے سکوت اور سکون کے ساتھ کھڑے ہو' دوسری آیت میں فرمایا گیاہے کہ جولوگ نماز میں خشوع کرنے والے ہیں وہ کا میاب

ہں اور خشوع کے معنی بھی سکون ہی کے ہیں "(انتھی بلفظه)

ہدایہ 'کنز'اور قدوری سے نظر ہٹاکر مولانا کو قر آن دیکھنے کا موقع میسر آہی گیاتھا توان آیات کی روشنی میں احناف کے انداز خشوع اور فقہ حفی کی ان فروع پر نظر ثانی فرماتے جن کے مطابق-

" قبلہ روبفدرایک صف کے چلے پھررک جائے پھرایک صف کے بفدر چلے اس طرح خواہ کتنا ہی ''سفر ''کر لے بس اتنا خیال رکھے کہ مسجد سے باہر نہ نکلے تواس کی نماز درست ہے۔"(در مختارا / ۲۲۹)

''اگر جانور کا تھن منہ میں چوسنا شروع کر دے اگر دودھ نازل نہ ہو تو نماز فاسدنه ہو گی-"(ایضاً)

"یر ندے کو پھر مارنے سے 'کتے بلی کو جیکارنے 'یا گدھے کو ہا تکنے سے بھی نماز کی صحت متاثر نهیں ہوتی۔"(ایضأا / ۱۱۴)

مولانا كو نماز ميں چمل قدمى علكه شغل شكار اور جانوركى جيكار تو ﴿وَقُومُوا للَّهُ قَانِتِيْنَ﴾ اور ﴿ الَّذِيْنَ هُمْ فِي صَلاَتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ كے ظاف محسوس نہيں ہوتى ' تاہم رکوع جاتے اور اس سے سر اٹھاتے وقت رفع الیدین کی صحیح ثابت و متواتر سنت جس پر خلفاء راشدین اور صحابه کرام ر ضوان الله علیهم اجمعین عمل پیرار ہے خشوع اور تنوت کے منافی دکھائی دیتی ہے صدق رسول اللہ ﷺ"حبك شيئا يعمى ويصم" (سنن ابی داؤد) تمهاراکسی چیز کی محبت میں گر فتار ہو نااند ھابہر ہ کر دیتا ہے۔

ہی وجہ ہے کہ قر آن حکیم میں

﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسُواَةٌ حَسَنَةٌ ﴾ (الأحزاب ٢١) "بے شک تمہارے لئے اللہ کے رسول میں بمترین نمونہ ہے۔"

اوراس مضمون کی دسیول آیات انہیں نظر ہی نہیں آئیں اور اسی ضعیف بصارت کے ساتھ تحقیق مزید کے لئے ذخیرہ حدیث پر نگاہ ڈالنے چل نکلے تو انہیں رفع الیدین کے اثبات کی متواتر احادیث د کھائی نہیں دیں بلکہ نگاہ انتخاب کی داد دیجئے کہ وہ جاکر ٹھری بھی تواس مدیث پر جس کے متعلق" شیخ الند" جیسے متصلب حنفی فرما چکے ہیں کہ:-

"اذناب الحیل کی روایت سے جواب دینا بروئے انصاف درست نہیں ہے کیونکہ وہ سلام کے بارے میں ہے" (تقاریر ص ۲۵)

مولانا نے بڑا کرم کیا کہ انہوں نے اپنے مکمل اختیار ات استعال نہیں کئے وگر نہ وہ''اسکنوا فی الصلاۃ''کی اپنی تعبیر کے مطابق نماز میں رکوع و سجود کو بھی سکون کے منافی حرکات قرار دے کر موقوف فر ماسکتے تھے۔

اگر مولانا کی خدمت میں سیج مج کوئی اہل حدیث طالب علم حاضر ہوتا تو" شیخ الهند" کے مندر جہ بالا فرمان کی طرف حضرت کی توجہ مبذول کرنے کے علاوہ یہ بھی عرض کرتاکہ:

رکوع سے پہلے اور بعد میں رفع الیدین کرنا ایسی سنت ہے جو تواتر سے ثابت ہے ، حضر ت مالک بن الحویر شاور حضر ت وائل ابن حجر رضی اللہ عنہ جیسے اصحاب جنہیں رسول اگر م سیلے کو ان کی حیات و نیوی کے آخری و نوں میں حاضر خدمت ہونے کی سعادت حاصل ہوئی اس کی روایت کرنے والوں میں شامل ہیں 'بلکہ حضرت ابوہریہ رضی اللہ عنہ نے رکوع سے پہلے اور بعد میں رفع الیدین کے ساتھ نماز پڑھ کرو کھائی اور فرمایا:

"أَقْسِمُ بِاللَّهِ إِنْ كَانَتْ لَهِي صَلاَ تَهُ حَتَّى فَارَقَ الدُّنْيَا" (معجم ابن لاعرابی الْفَسِمُ بِاللَّهِ إِنْ كَانَتْ لَهِي صَلاَ تَهُ حَتَّى فَارَقَ الدُّنْيَا" (معجم ابن لاعرابی ۲۳۲/۱ - بحواله رفع الیدین كا ثبوت تالیف محمد زبیر علی زئی ص٥٥) "اللّه كی قسم رسول اللّه عَلِی و نیاسے رخصت ہونے تک اس طرح نماز پڑھتے رہے ۔"

یمال تک کہ علامہ انور شاہ کا شمیریؓ جیسے راتخ الحنفیت کو بھی ہے اعلان کرتے ہی بنی:

"إن الرفع متواتر اسنادا و عملا و لم ينسخ ولا حرف" (نيل

الفرقدين ص ٢٢ حاشية فيض الباري ٢/ ٢٥٥)

"رفع اليدين سند كے اعتبار ہے متواتر ہے اور عملاً بھی 'اس میں ہے ایک حرف بھی منسوخ نہیں ہوا۔"

کیا آپ کی گفتگواور فد کورہ آیات سے استدلال کا مقتضی و فحوی بیہ نہیں ہے کہ معاذ اللہ ارسول اللہ عظیہ فداہ اُر و احدا اور آپ کے جلیل القدر صحابہ رضی اللہ عنہ کو قنوت اور خشوع کی ان باریکیوں اور لطافتوں کا ادراک نہیں تھا جن تک حضرت حنفیت کی برکت سے رسائی حاصل کر چکے ہیں توابیا خشوع اور قنوت آپ کو مبارک 'اہل حدیث کو فرمان رسول عظیہ صلو اسحما رأیتمونی اصلی کی تعمیل میں رفع الیدین کے ساتھ نماز پڑھنے دیں 'اگر آپ اس سنت متواترہ پر عمل کی ہمت نہیں پاتے تونہ سے کئے لیکن گو سالہ حنفیت کی محبت میں اس حد تک تونہ جائے کہ سنت کے عاملین کی نمازوں کو قنوت و خشوع سے عاری قرار دینے پر تل جائیں۔

مادر حنفیت کاکوئی فرزنداس حقیقت سے انکار کرنے کی جرائت نہیں رکھتا کہ نبی
اکر م ﷺ خود رفع الیدین کرتے رہے یہ ایسا عمل ہے جس پر آپ ﷺ برس ہا برس عمل
پیرارہے 'حضرت نے کس طرح باور کر لیا کہ اس سے منع کرنے کے لئے افتح العرب
والجم ﷺ نے یہ پیرایہ بیان اختیار کیا ہوگا" یہ کیا حرکت ہے تم اس طرح ہاتھ اٹھاتے
ہوجسے گھوڈے دم ہلاتے ہیں "کیا حدیث و سنت کے ساتھ اسی رویہ کی بنا پر آپ فخریہ
کہتے ہیں کہ "محامل حسنہ "پر محمول کرتے ہیں ؟

نی اکرم علیہ نے فرمایا:

(لَیْسَ لَنَا مَثَلُ السُّوء) صحیح البخاری ۳۱۵/۳ ( "ہارے لئے بری مثال و تشبیہ زیبانہیں-"

مشروع امور میں تبدیلی کی اطلاع اور تعلیم دینے میں نبی اکرم ﷺ کا انداز و اسلوب مجہود معلوم ہے ،حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ حبشہ سے واپس آئے تو نبی ﷺ کو سلام کیا نبی ﷺ نماز پڑھ رہے تھے 'آپ نے جواب نہیں دیا جب کہ اس سے

يلے حالت نماز ميں جواب دياكرتے تھے 'نمازے فارغ ہوگئے تو فرمايا:

"إِنَّ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ يُحْدِثُ مِنْ أَمْرِهِ مَاشَاءَ وَ إِنَّهُ قَدْ أَحْدَثَ أَنْ لاَ تَكَلَّمُوا فِي الصَّلاَةِ" (مسند امام احمد\_٣٩٣١)

''الله تعالیٰ جو چاہے تھم فرما تاہے'اوراس نےاب بیہ تھم فرمایاہے کہ نماز میں یا تیں نہ کیا کرو۔۔۔''

ابتداء میں زیارت قبور سے منع کیا گیا تھاجب عقیدہ تو حیدراتخ ہو گیااوراس کے تقاضوں کا شعور ذہنوں میں پختہ ہو گیا تو اجازت دے دی گئی اس تھم میں تبدیلی کی اطلاع رسول اللہ علیہ نے ان الفاظ میں دی :

"كنت نهيتكم عن زيارة القبور ألا فزوروها فإنها ترق القوب و تدمع العين و تذكر الآخرة ولا تقولوا هجرا" (مستدرك حاكم) "مين تمين قبرول كى زيارت مع منع كرتا تقاوبال جايا كرو كمااس مد وتت قلب پيدا موتى من آنو آتے بين اور آخرت يادولاتى بين اور وہال تان كرو-"

عیدالاضخیٰ پرایک مرتبہ تین دن سے زیادہ گوشت ذخیر ہ کرنے سے منع فرمایا 'اس سے اگلے برس یوں وضاحت فرمائی:

"كُنْتُ نَهَيْتُكُمْ عَنْ لُحُومِ الأَضَاحِيِّ فَوْقَ ثَلاَثٍ لِيَتَّسِعَ ذُوالطَّوْلِ عَلَى مَنْ لاَ طَوْلَ لَهُ فَكُلُوا مَا بَدَا لَكُمْ وَ أَطْعِيْوا وَادَّخِرُوا" (جامع الترمذي كتاب الأضاحي ١٤٣٠)

"میں تہمیں قربانی کے گوشت تین دن سے زیادہ تک کھانے سے منع کر تاتھا کہ اصحاب کشائش ناداروں کو بھی دیں اب (جب کہ کشائش عام ہو چکی) جب تک چاہو کھاؤ کھلاؤاور ذخیرہ کرلو-"

کیکن رفع الیدین کے لئے یکا یک گھوڑوں کی د مول سے تشبیہ وار د ہو' قر آن و سنت کے اشباہ ونظائر سے آپ کے موقف کی تائید نہیں ہوتی- اگر قنوت کا حکم اور خشوع کی تر غیب نماز میں رفع الیدین نہ کرنے کا تقاضا کرتے ہیں توسادات حنفیہ نماز عیدین اور وتر میں ایسا کیوں کرتے ہیں جب کہ اس رفع الیدین کے دلائل قوت اور کثرت کے اعتبار سے رکوع سے پہلے اور بعد کے رفع الیدین کے دلائل کا عشر نمیں 'کیا لفظ صلاۃ کا اطلاق عیدین کی نماز پر نمیں ہوتا؟ یا اس میں خشوع مطلوب نمیں ہے؟ بینوا تو جروا-

اس کی کیا توجیہ فرمائے گا کہ ترک رفع الیدین پر فد کورہ بالا آیات کریمہ اور حدیث جابر بن سمرہ سے استدلال صرف متاخرین احناف کے ہال ملتا ہے' آئمہ متقد مین بلکہ فد ہب کے ہال اس کا کچھ سراغ نہیں ملتا' چنانچہ امام ابو حنیفہ کے امام اوزائ کے ساتھ مبینہ مناظرہ میں بھی حضرت عبداللہ بن مسعود گے عمل کوراج قرار دینے کی بنیاد صرف فقہ الرواۃ پررکھی گئی ہے۔

امام طحاویؒ اس مسکہ میں حنفیہ کی مظلومیت کی شکایت کرتے ہوئے خاصے جذباتی ہوگئے ہیں لیکن احناف کے موقف کی ترجیح کے لئے ان کی تگ و دوحضرت عبداللہ بن مسعودؓ کے اثر کے طرق جمع کرنے تک محدود رہی علامہ مرغینائیؒ نے ہدایہ میں ترک رفع الیدین کے لئے آثار صحابہ سے ہی استدلال کیا 'اب دوہی صور تیں ہیں 'یا توان آیات واحادیث میں حنفیہ کے موقف کی تائید کے لئے دلیل نہیں ہے 'یایہ سمجھا جائے کہ متاخرین احناف قر آن و حدیث فنمی میں اور حضرات مقلدین قوت استنباط و استخراج مسائل میں آئمہ مجتدین پر سبقت لے گئے ہیں۔

آمين الجهر:

تقریباً یمی حال مسئلہ آمین بالجمر کا ہے حضرت نے اس پر بھی کافی زور آزمائی کی ہے لیکن مقدمہ اس قدر کمزور ہے کہ مولانا کی وکالت بھی بے سود ثابت ہوئی جہال تک ان کے دلائل کا تعلق ہے تو کمال بن الہمام اور ابن امیر الحاج جیسے معصب احناف بھی ان سے مطمئن نہیں ہیں تو کوئی دوسر اان سے کس حد تک متاثر ہو سکتا ہے 'مولانا عبدالحی لکھنوی کا یہ اشارہ کافی حد تک چشم کشا ہے (لیکن صرف اہل انصاف کے لئے)

### فرماتے ہیں:

"الإنصاف أن الجهر قوى من حيث الدليل وقد اشار إليه ابن أمير الحاج في الحلية حيث قال "السر هو السنة و به قالت المالكية و في قول عندهم يجهر في الجهرية و عند الشافعي إن كانت جهرية جهر به بلا خلاف والمنفرد على المعروف والماموم في احد قوليه و نص النووى على أنه على الأظهر وقد ورد في السنة مايشيد لكل من المذهبين و رجح مشائخنا ما للمذهب بما لا يعرى عن شيء لمتأمله فلا جرم قال شيخنا ابن الهمام لو كان إلى شيء لوفقت بأن رواية الخفض يراد بها عدم القرع العنيف ورواية الجهر بمعنى قولها في زبر الصوت و ذيلها" (التعليق المحد ٢٠٠٢)

"انساف کی بات توبہ ہے کہ بلند آوازہ آمین کمنادلیل کے اعتبارہ توبی ہے 'ابن امیر الحاج نے بھی اس طرف اشارہ کیا ہے چنانچہ فرماتے ہیں :"آہتہ کمنا (حنفیہ کے ہاں) مسنون ہے التحیہ بھی اس کے قائل ہیں اورا لیک قول ان کا بیہ ہری نماز میں جرا کے 'امام شافعی کے نزدیک جری نماز میں توامام جرا ہی کے گا'اور منفر د کے متعلق بھی مشہور قول ہیں ہے 'مقتدی میں توامام جرا ہی کے گا'اور منفر د کے متعلق بھی مشہور قول ہیں ہے 'مقتدی کے بارے میں ان کے دو قول ہیں امام نووی نے تصریح کی ہے کہ مقتدی کے جر کرنے کا قول قوی تر ہے 'احادیث میں دونوں ندا ہب کے شواہد کے جر کرنے کا قول قوی تر ہے 'احادیث میں دونوں ندا ہب کے شواہد موجود ہیں تاہم ہمارے مشاکخ نے جن دلا کل کو اپنے ند ہب کے رائح ہونے کی بنیاد بنایا ہے تامل سے خالی نہیں ہیں 'اس لئے ہمارے شخ ابن الحمام ہونے کی بنیاد بنایا ہے تامل سے خالی نہیں ہیں 'اس لئے ہمارے شخ کر دوں گا کہتے ہیں کہ اگر فیصلہ میرے ہر دہو تو میں دلا کل کو اس طرح جمع کر دوں گا کہ خفض (آہتہ) سے مرادیہ ہے کہ بہت چلا کر اور کر خت آواز سے نہ کے 'ور جی تو میں دلا کی کو اس طرح جمع کر دوں گا اور جر سے مرادیہ ہے کہ بہت چلا کر اور کر خت آواز سے نہ کے 'ور جن سے کہ در میانی آواز سے کے۔

مشکل تو ہی ہے کہ مولانا عبدالحی تکھنوی انصاف کی بات کرتے ہیں اور ادھریہ عالم ہے کہ حضرت کو صحیح بخاری میں عطاکایہ قول تو نظر آگیا کہ آمین دعاہے چنانچہ اسے دیکھتے ہی انہیں آیت کریمہ ﴿ادْعُوا رَبَّکُم ْ تَضَرُّعًا وَ خُفْیَةً ﴾ بھی یاد آگئ ' اور اس کے معاً بعد: -

"أَمَّنَ ابْنُ الزُّبَيْرِ وَ مَنْ وَرَاءَ هُ حَتَّى إِنَّ لِلْمَسْجِدِ لَلَجَّةً" (صحيح البخاري باب جهر الإمام بالتامين)

''حضرت عبداللہ بن الزبیر رضی اللہ عنہ آمین کہتے اور ان کے مقتدی بھی یہاں تک کہ مسجد میں گونج پیدا ہو جاتی۔''

نظر نهيس آيا-

حضرت کے اغماض بھر کی وجہ تو سمجھ میں آنے والی بات ہے کہ وہ اعلاء السن اللہ عمیں اللہ عنہ کا ایک فتوی طحاوی کے حوالہ سے لکھ چکے ہیں :

"قد فعل عبدالله بن الزبير ما ذكرنا في زمزم بحضرة أصحاب النبي الله فلم ينكروا ذلك"

"عبدالله بن الزبیرض الله عنه نے صحابہ کرام رضی الله عنه کی موجودگی میں ایسا کیا اور کسی نے ان پر اعتراض نہیں کیا-"

بلکہ شخ عبدالحق محدث دہلوی نے تواہے صحابہ کااجماع قرار دے دیاہے (ملاحظہ ہولمعات التنقیح ۲/۲ سانیز درس تر ندی تقی عثانی ا /۲۷۲)

اس لئے حضرت نے خوب کیا کہ اس اثر کی طرف آنکھ اٹھا کر نہیں دیکھاور نہ عطاق<sub>ً</sub> کی زبانی سننایڑ تا :

"أدركت مائتين من أصحاب رسول الله على هذا المسجد إذا قال الإمام ولا الضالين سمعت لهم رجة بآمين" (سنن البيهقى) "مين في في اكرم على الله على سع دوسوا صحاب كواس معجد مين بإيا "

جب امام ولاالصاّ لین کمتا تووه اس طرح آمین کہتے که مسجد گونج اعظی-" اور مولانامیں الیی باتیں سننے کی تاب کمال ؟

### وكانوا لا يستطيعون سمعأ

کیکنعلامہ انور شاُہؓ نے تواور بھی ستم ڈھایا ہے کہ ابن الزبیر رضی اللہ عنہ کے اثر کو دیکھا تو سہی کیکن اس کامحمل تک بدل ڈالا فرماتے ہیں :

قوله "وأمن الابن الزبير" و لعله حين كان يقنت في الفجر على عبدالملك وكان هو يقنت على ابن الزبير رضى الله عنه و في مثل هذه الأيام تجرى المبالغات أيضاً (فيض البارى ٢٩٠/٢) "ابن الزبير آمين كمتے شايديه ان ونول كى بات ہے جب انہول نے عبد الملك كے لئے نماز فجر ميں قنوت نازله (بدرعا) پڑھنا شروع كرركى تقى اور وه ان كے لئے ايباكر تا تھا'اور اس طرح كے ايام ميں کچھ کچھ مبالغہ آرائى مجمى ہو حاتی ہے۔"

حالا نکہ امام بخاریؒ جس اثر کی طرف اشارہ کرنا چاہ رہے ہیں مصنف عبدالرزاق میں ان الفاظ کے ساتھ مذکورہے :-

عبدالرزاق عن ابن جریج عن عطاء قال قلت له أکان ابن الزبیر یؤمن علی إثر ام القرآن؟ قال نعم ویؤمن من وراء ه حتی أن للمسجد للجة ثم قال: إنما آمین دعاء (مصنف ۹۷/۲)

"ابن جر تن کابیان ہے کہ میں نے عطاء سے پوچھاکیا ابن الزبیر سورہ فاتحہ کے بعد آمین کہتے تھے 'توانہوں نے کہاہاں اوران کی اقتداء میں نماز پڑھنے والے سمین کہتے حتی کہ مبجد گونج اٹھتی 'پھرانہوں نے کہا کہ آمین دعائی توہے۔"
اس اثر کو دیکھتے ہوئے جو حضرت علامہ کاشمیر گ پر مخفی نہ رہا ہوگاس لئے کہ اس اثر کو دیکھتے ہوئے جو حضرت علامہ کاشمیر گ پر مخفی نہ رہا ہوگا اس لئے کہ علامہ عینی نے شرح البخاری میں اسے مکمل طور پر ذکر کیا ہے 'ان کی رقبق تاویل کو نتائج التقلید کے سواکیانام دیا جاسکتا ہے 'بلکہ مصنف کے اسی صفحہ پر یہ اثر بھی نہ کورہے:۔

"عبدالرزاق عن ابن جريج قال قلت لعطاء آمين؟ قال لا ادعها ابدا "قال إثر أم القرآن في المكتوبة والتطوع؟ قال ولقد كنت اسمع الآئمة يقولون على إثر أم القرآن آمين هم أنفسهم ومن ورائهم حتى أن للمسجد للجة"

"ابن جرتج بیان کرتے ہیں کہ میں نے عطاء سے پوچھا آمین (کہناچاہئے)؟
انہوں نے کہاکہ میں تو بھی نہیں چھوڑ سکتا انہوں نے پوچھا سورہ فاتحہ کے
بعد فرض اور نفل میں ؟ انہوں نے جواب دیا میں تو آئمہ کو سنتا تھا کہ سورہ
فاتحہ کے بعد کہتے تھے وہ بھی اور ان کی اقتداء میں نماز ادا کرنے والے بھی
یہاں تک کہ مسجد گونج اٹھتی تھی۔"

اس اٹر کا ایک افظ بول رہاہے کہ نہ اسے قنوت نازلہ پر محمول کیا جاسکتا ہے اور نہ اس کو صرف عبد اللہ بن الزبیر رضی اللہ عنہ تک محدود قرار دیا جاسکتا ہے 'حضرت علامہ صاحب نے دونوں کام حنفیت کی خدمت سمجھ کرسر انجام دے دیئے اسی قتم کی کارروائیوں میں اپنی عبقریت صرف کر کے علامہ کا شمیری سمجھتے تھے کہ میں نے حنفیت کو اس طرح مشحکم کر دیا ہے کہ اب ان شاء اللہ سوسال تک اس کی بنیادیں غیر متزلزل رہیں گی۔ (دارالعلوم دیوبند نمبر صفحہ ۱۳۱۳)

اور ان کے فرزند ارجمند سید انظر شاہ کاشمیری فخریہ بیان فرماتے ہیں کہ: حنفی مکتبہ فکر کی تائید میں جو کام اللہ تعالیٰ نے آپ سے لیااس کا اظہار کرتے ہوئے آپ کو اس حقیقت کے بیان میں بھی کوئی تامل نہیں تھا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے اس عہد میں حنفیت کے استحام کے لئے پیدا کیا ہے۔(ایضاً)

لیکن حدیث اور اہل حدیث کے ساتھ ہی جفائیں ان کے ضمیر کی خلش بن گئیں' اور آخر عمر میں ان کویاد کر کے پشیمان ہوتے رہے' جیسا کہ ان کی تلمیذر شید مولانا مفتی محمد شفیع صاحب بیان فرماتے ہیں:

" قادیان کے جلبے کے موقع پر نماز فجر کے وقت حاضر ہوا تو دیکھا کہ

حفرت کا شمیری صاحب سر پکڑے مغموم بیٹے ہیں میں نے پوچھاحفرت کیسا مزاج ہے؟ کما ہاں ٹھیک ہی ہے میاں مزاج کیا پوچھتے ہو عمر ضائع کر دی میں میں نے عرض کیا آپ کی ساری عمر علم کی خدمت میں دین کی اشاعت میں گزری ہے 'ہزاروں آپ کے شاگر دعلاء ہیں 'مشاہیر ہیں جو آپ سے مستفید ہوئے 'اور خدمت دین میں گئے ہوئے ہیں آپ کی عمر ضائع ہوئی تو پھر کس کی عمر کا میں گئی ؟ فرمایا میں مہیں صبح کمتا ہوں عمر ضائع کر دی میں نے عرض کیا حضرت بات کیا ہے ؟ فرمایا ہماری عمر کا ہماری تقریروں کا ہماری ساری کدوکاوش کا خلاصہ یہ تھا کہ دوسرے مسلکوں پر حنفیت کی ترجیح ہماری ساری کدوکاوش کا خلاصہ یہ تھا کہ دوسرے مسلکوں پر حنفیت کی ترجیح ہماری ساری کدوکاوش کا خلاصہ یہ تھا کہ دوسرے مسلکوں پر حنفیت کی ترجیح ہماری ساری کو حنفیت کی ترجیح ہماری کو شفوں کا تقریروں کا اور علمی زندگی کا 'اب غور کرتا ہوں تود کھتا ہماری کو شفوں کا تقریروں کا اور علمی زندگی کا 'اب غور کرتا ہوں تود کھتا ہوں کہ کس چیز میں عمر برباد کی ''(وحدت امت ۱۸)

تینوں مسائل میں مولانا کے استدلال میں کوئی نئی بات نہ تھی' تاہم معلوم ہو تا ہے کہ خانقاہ حنفیت کاد ستور بھی میخانہ مغرب سے مختلف نہیں کہ جمال <sup>س</sup>

لاتے ہیں سرور اول دیتے ہیں شراب آخر

چنانچہ ان کے سامنے بیٹے اہوا شخص اس قدر متحور ہوا کہ بجائے اس کے کہ مولانا کی توجہ اس جانب مبذول کراتا کہ آپ کی تقریر دلپذیر میں ذکر کئے گئے مسائل میں اختلاف کی بنیاد قرآن کی طرف رجوع یا عدم رجوع نہیں بلکہ صرف یہ ہے کہ آپ حضر ات سنت مطہرہ کو اس کا اصل مقام دینے پر آمادہ نہیں ہیں کہنے لگا:-

"واقعی میں نے اب تک اس نکتہ پر غور نہیں کیاتھا مگریہ شبہ اب بھی باقی ہے کہ حنفیت بعض مسائل میں صحیح احادیث پر عمل نہیں کرتے -"

لیکن حضرت نے اس اشکال کو دور کرنے کی بجائے اسے مزید الجھادیا فرمایا پہلے تم صحیح حدیث کی تعریف تو بیان کرواور ساتھ ہی ہیہ قید بھی لگادی کہ صحیح حدیث کی تعریف میں کسی کی تقلید نہ کی جائے .... الخ-

مولانا کا یہ انداز حق اور حقیقت کے متلاشی ایک طالب علم کو راہ حق د کھانے والے مشفق ناصح کے بہ نسبت ایک شاطر و کیل سے زیادہ مشابہت رکھتا نظر آتا ہے جو کمز ور اور غلط موقف کے باوجود محض لفظول کے ہیر پھیر سے مقدمہ جیتنے کی کو شش کر رہا ہو'اور جس کی کامیابی کا سارا دارومدار صرف اس بات پر ہے کہ ان کا مدمقابل ان کے موقف کی کمزوریوں سے کماحقہ وا قفیت نہیں رکھتا' ان کی خوشی چھیائے نہیں جھیتی کہ ایک شخص جواہل حدیث ہو گیا تھا شخقیق اور اتباع دلیل کے گناہ سے تو بہ کر کے تقلید کے دام تزویر کا نخچیر ہو کر ان کے دست حق پرست پر پھر سے حلقہ بگوش حنفیت ہونے کا اعلان کر رہاہے۔

وصدق الله العظيم :

﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحُدَهُ اشْمَأْزَّتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بالآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ إِذَاهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾

کاش وہاں تیج میج کوئی اہل حدیث طالب علم ہو تا'اور اس دام تزویر میں سینسنے کی بجائے مولانا کو بھی ان مغالطّول ہے نکال لا تااور عرض کرتا کہ حضرت: اجماعی مسائل میں اجماع پر اعتاد تقلید کے دائرے میں نہیں آتا (التحریرِ الکمال ان الصمام ٣/١٣ ٢ و فواتح الرحموت ٢/٠٠٨)

صیح حدیث کی تعریف ہے:

"الحديث المسند الذي ينقل اسناد العدل الضابط عن العدل الضابط إلى منتهاه ولايكون شاذا ولا معللا..."

فهذا هو الحديث الذي يحكم له بالصحة بلا خلاف بين أهل الحديث (مقدمة ابن الصلاح ص ٨٢)

"وہ باسند حدیث جس کی سند اس طرح متصل ہو کہ ہر راوی عادِل ہو اور جس سے وہ روایت کر تا ہے وہ بھی عدل و ضابط ہو اسی طرح سند کے آخر

تک اور وہ حدیث علت سے محفوظ اور شذوذ سے مبر اہو 'ان او صاف کی حامل حدیث پر ہی صحت کا حکم لگایا جاتا ہے اور اس کے صحیح ہونے میں اہائیدیث کے در میان کوئی اختلاف نمیں ہے۔"

گویاس پر محدثین کا جماع ہے اور اجماع کا تتبع تقلید نہیں کمایاتا 'بلکہ اسے تو یہ بھی پوچھنا چاہے تھا کہ اگر تعریفات و مصطلحات میں اہل فن پر اعتباد کرنا بھی تقلید بی ہے تو آپ نے بایں شان و بایں شوکت "قواعد فی علوم الحدیث" میں ایک "شافعی مقلد" (حافظ ابن حجر ) کی تقلید کیوں کی 'جب کہ ایسا کرنا شریعت تقلید میں شریعت اسلامیہ کے مؤکد حرام سے بھی زیادہ حرام ہے۔

مولانانے اپنے شاگر و کوورط و حمرت سے نکالنے کی بجائے اس طرح بیناٹائز کیا کہ وہ" معمول"کی طرح انہی کی زبان بولنے لگا:

"میں ہجھ گیاوا قعی بغیر تقلید کے کسی حدیث کو صحیح کہنا مشکل ہے پھر بخاری' مسلم 'تر ندی وغیر ہ کی تقلید تو جائز ہواور امام مالک اور شافعی کی تقلید ناجائز ہو یہ کیو نکر ہو سکتا ہے"

مولانا کے ان افکار میں جو انہوں نے اپنے شاگر د کے الفاظ میں بیان فرمائے کافی وزن ہوتا اگر امام ابو حنیفہ نے اپنے تمام دلائل بیان فرمائے ہوتے اور اپن متدل احادیث پر صحت کا حکم لگایا ہوتا'لیکن یمال صورت حال یہ ہے کہ اکثر او قات معاملہ صحیح حدیث کے مقابلہ میں صرف رائے پر عمل کرنے کا ہوتا ہے۔

مثلاً متفق حدیث میں ہے:

﴿ عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَنَى إِذَا أَدْرَكَ أَحَدُكُمْ سَجُدَةً مِنْ صَلاقِهِ الْعَصْرِ قَبْلَ أَنْ تَغُرُبَ الشَّمْسُ فَلْيُتِمَ صَلاتَهُ وَ إِذَا أَدْرَكَ سَجُدَةً مِنْ صَلاقِ الْعَصْرِ قَبْلَ أَنْ تَظُلُعَ الشَّمْسُ فَلْيُتِمَ صَلاتَهُ وَ إِذَا أَدْرَكَ سَجُدَةً مِنْ صَلاقِ الصُّبْحِ قَبْلَ أَنْ تَظُلُعَ الشَّمْسُ فَلْيُتِمَ صَلاتَهُ وَ إِذَا أَدْرَكَ سَحِيحِ سَجُدَةً مِنْ صَلاقِ الصُّبْحِ قَبْلَ أَنْ تَظُلُعَ الشَّمْسُ فَلْيُتِمَ صَلاتَهُ وَ إِذَا أَدْرَكَ اللّهُ عَلَيْ الشَّمْسُ فَلْيُتِمَ صَلاتَهُ وَ إِذَا أَدْرَكَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ مِن العصر قبل المغرب) الله عنه روايت كرت بين كه رسول الله عَنْ اللّهُ عَنْ قرمايا: "حضرت الوم ريرة رضى الله عنه روايت كرت بين كه رسول الله عَنْ الله عَنْ قرمايا:

جب تم میں ہے کوئی شخص نماز عصر کا ایک تجدہ آفتاب کے غروب ہونے سے پہلے پالے تواسے چاہئے کہ اپنی نماز پوری کر لے اور جب نماز کا ایک تعجدہ طلوع آفتاب ہے پہلے پالے تواسے چاہئے کہ اپنی نماز پوری کر لے۔"
امام نووی کہتے ہیں کہ بیہ حدیث واضح دلیل ہے کہ جس شخص نے صبح یا عصر کی نماز ہے ایک رکعت پڑھ لی تھی کہ وقت نکل گیا تواس کی نماز باطل نہ ہو گی بلکہ وہ نماز مکمل کرے گاوراس کی نماز درست ہوگی 'اوراس بات پر عصر کی نماز کی حد تک تواجمائ مکمل کرے گاوراس کی نماز درست ہوگی 'اوراس بات پر عصر کی نماز کی حد تک تواجمائ ہملاء کی کہتے ہیں سوائے امام ابو حنیفہ کے کہ ان کا قول ہے ہے اس صورت میں نماز نجر کمام کے دوران سورج طلوع ہو جائے تو وہ باطل ٹھیر ہے گی کیونکہ ایساد فت داخل :وگیا جس میں نماز پڑھنا ممنوع ہے ' ہر خلاف سورج غروب ہونے کے (فیض الباری جس میں نماز پڑھنا ممنوع ہے ' ہر خلاف سورج غروب ہونے کے (فیض الباری

علامه انور کا شمیری رحمه الله فرماتے ہیں:-

"مخضریہ ہے کہ حدیث مذکور کی روسے نماز فجر اور نماز عصر میں کوئی فرق نمیں ہے اوراس کا ظاہر جمہور کے مذہب کی تائید کر رہاہے 'اور حنفیہ نے یہ کمہ کرکہ نماز عصر کاوقت ناقص حصہ پر مشمل ہو تاہے جب کہ فجر کاوقت ایسا نہیں ہے نماز فجر اور عصر میں فرق کیا ہے اس طرح انہوں نے حدیث کے ایک جصے پر عمل کیا ہے اور دوسر احصہ قیاس کو بروئے کار لاتے ہوئے ترک کر دیا ہے۔ "(فیض الباری ۲ / ۱۲۰)

امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک ظهر کاونت زوال آفتاب سے شروع ہو تا ہے اور ختم اس وقت ہو تا ہے اور ختم اس وقت ہو تا ہے جب ہر چیز کا سامیہ اس سے دگنا ہو جائے (فئی زوال نکال کر) (قدوری ۳۳)

امام صاحب کے اس قول کی تائید میں نیموی جیسے راسخ الحنفیت تلاش بسیار کے باوصف کوئی حدیث نہیں یاتے اور تھک ہار کراعلان کرتے ہیں :

"و إنى لم أجد حديثا صريحا صحيحا او ضعيفا يدل على أن وقت الظهر إلى أن يصير الظل مثليه" (آثار السنن ٥٣)
" مجھے كوئى اليى واضح حديث صحيح توكجاضعف بھى نميں مل سكى جواس بات پر دلالت كرے كه نماز ظهر كاوقت سائے كے دومثل ہونے تك رہتا ہے۔"
امام ابو حنيفه رحمه الله فرماتے بيں: لڑك كى طرف سے عقیقه كيا جائے نہ لڑكى كى طرف سے عقیقه كيا جائے نہ لڑكى كى طرف ہے والحامع الصغير ص ٩٥٣)

اوراس بارہ میں علاء احناف خاموش ہیں کہ امام صاحب نے اس خیال کی بنیاد کس حدیث پرر کھی اس لئے مولانا نے اپنے شاگر د کو استادی طریقے سے تعریفات میں الجھا کر خاموش کرانا ہی مناسب سمجھا' علاوہ ازیں مولانا ہے بڑھ کر کون واقف ہو گا کہ ''امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ قیاس کے بالمقابل ضعیف حدیث پر عمل کرنا بہتر سمجھتے تھے''خودانہوں نے حافظ ابن قیم رحمہ اللہ تعالیٰ کے حوالے ہے اس کی بہت ہی مثالیں بھی ذکر کیں ہیں'اس لئے یہ تاثر دینا کہ محدثین کی طرح انہوں نے بھی احادیث کی تصحیح کی ہے اور جس طرح ''اہل حدیث'' بخاری' مسلم' تر مذی وغیرہ کی تقلید کرتے ہوئےان کی صحیح قرار دی ہوئی حدیث کو صحیح باور کر لیتے ہیں تواحناف نے امام ابو حنیفہ کی تصحیح پر اعتماد کر لیاہے" بدترین مغالطہ ہے' مولا ناکا ادب مانع نہ ہو تا تواہے بلا تامل د جل بھی کہا جا سکتا تھا' اس لئے کہ امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ نے بہت ہے مسائل میں حدیث کی تقییح تو کجا حدیث ذکر ہی نہیں گی 'جب کہ محد ثین جزاهم اللہ عن الإسلام خیر الجزانے اسانید ذکر کر کے ججت قائم کی'اہل حدیث کثر اللہ سواد ھم نے ر جال اور صحت سند و متن کی شر وط معتبره و مجمع علیها کو مد نظر ر کھااوران کی روشنی میں احادیث کو یر کھا' یہ نہیں کہ جبے تر مذی نے سیجے کہہ دیا ہے صحیح مان لیا ہو ورنہ جامع التر مذی اور امام بخاری کی الجامع الصحیح میں تفاوت نہ ہو تا'البتہ سحیین کی احادیث کو اصول نقد حدیث کی کسوٹی پر پر کھنے کے بعد اہل علم کا اعتماد یقین میں بدلتا گیا' اور بقول علامہ انور شاہ کاشمیری رحمہ اللہ علاء نے ایک ایک حدیث کے طرق کا تتبع کیا'اس کے رجال کی

تحقیق کی سند کو ہر طرح سے جانچا توانہیں ان کی صحت کا یقین ہوا'اگر چہ بصیرت و بصارت سے محروم افراد اس یقین کی دولت سے تہی دامن ہی رہے (فیض الباری مقدمہ ۴۵)

نیز اس سے مولانا کی وہ طویل بحث جو انہوں نے احادیث کی صحت کو مشکوک بنانے کی کو شش کرتے ہوئے فرمائی لاطائل ہو کررہ گئی'مولانا فرماتے ہیں:-''بعض د فعہ سند کے راوی سب ثقہ ہوتے ہیں مگر حدیث معلول ہوتی ہے اور علت کی معرفت حاذ قین کو ہوتی ہے ہر محدث کو نہیں ہوتی''

کاش مولانا اپنے افکار کی ہلاکت افرینی کا کچھ اندازہ فرما کتے اور حدیث پر براہ راست عمل کرنے کی ہمت نہ تھی تو کم از کم امام ابو حنیفہ کے قول: إذا صبح الحدیث فہو مذھبی پر ہی عمل کر لینے کی توفیق پاتے اور محض اہل حدیث سے ضد کی بنا پر پورے ذخیرہ حدیث کی صحت کو مشکوک بنانے کی سعی نامشکور اور لاحاصل سے پی جواتے کیاای انداز کو "اعلاء السنن" کہاجاتا ہے؟ حدیث کا ہر طالب علم جانتا ہے کہ سنت کا ایک حصہ متواتر و مستفیض ہے جو علم یقینی کا فائدہ دیتا ہے اخبار احاد میں سے بھی بہت ساذ خیر ہامت کے تلقی بالقبول کی وجہ سے سنداعتاد پاچکا ہے شاہ ولی اللہ رحمہ اللہ تعالی فرماتے ہیں: -

"أما الصحيحان فقد اتفق المحدثون على أن جميع ما فيهما من المتصل المرفوع صحيح بالقطع و إنهما متواتر ان إلى مصنفيهما و أن كل من يهون أمرهما فهو متبع غير سبيل المؤمنين" (حجة الله البالغة ١٣٤/١)

"جمال تک صحیحین کا تعلق ہے تو تمام محدثین کا اتفاق ہے کہ ان دونوں اسفار میں جتنی احادیث متصل مر فوع ہیں سب کے سب قطعی طور پر صحیح ہیں یہ کتابیں اپنے مؤلفین تک متواتر ہیں 'اور جو کوئی (ان میں مذکور احادیث کی صحت شکوک و شبہات پیدا کر کے ) ان کے مقام و مرتبہ کو کمتر ثابت

نرنے کی بوشش کر تاہوہ بدعتی ہے اور اہل اسلام کے مخالف راستہ پر چلنے والا ہے۔"

علامه انور شاه کاشمیری رحمه الله تعالی فرماتے ہیں:-

"اختلفوا في أن أحاديث الصحيحن هل تفيد القطع أم لا فالجمهور إلى أنها لا تفيد القطع و ذهب الحافظ رضى الله عنه إلى أنها تفيد القطع و إليه جنح شمس الآئمة السرخسى رضى الله عنه من الحنفية والحافظ ابن تيمية من الحنابلة والشيخ عمرو بن الصلاح رضى الله عنه وهؤلاء و إن كانوا أقل عددا إلا أن رأيهم هو الرأى" (فيض البارى مقدمة ٥٤)

"صحیحین کی احادیث کیا علم قطعی کا فائدہ دیتی ہیں ؟ اس بارے میں علماء میں اختلاف پایا جاتا ہے جمہور کا خیال ہے کہ قطعی علم حاصل نہیں ہوتا 'جب کہ حافظ ابن حجر کا خیال ہے کہ ان سے حاصل ہونے والا علم قطعی ہے 'احناف میں سے شمس الآئمہ سر خسی 'حنابلہ میں سے ابن تیمیہ نیز حافظ ابن صلاح کا رجحان اس طرف ہے کہ اس سے قطعی علم حاصل ہوتا ہے 'یہ لوگ اگر چہ تعداد میں نسبتاً کم ہیں لیکن ان کی رائے ہی درست ہے ''

ان علماء جمابذہ کی رائے کے ہوتے ہوئے صحیحین کی احادیث کو صحیح کہنے والے پر تقلید کی سجعین قرین انصاف نہیں ہے 'صحیحین کی جملہ احادیث اور باقی دواوین حدیث کی وہ مرویات جنہیں امت کا تلقی بالقبول حاصل ہو چکاسب کی سب مفید علم قطعی ہیں ان کی تصحیح اور اتباع کو تقلید نہیں کہا جاسکتا'لیکن مولانا کی نظر اس عظیم ذخیر ہے کی بجائے ان مرویات پر جاکر ٹھر تی ہے جن میں علت خفی ہوتی ہے" بعض دفعہ سند کے راوی ثقتہ ہوتے ہیں مگر حدیث معلل ہوتی ہے"وصد ق اللہ :

﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعُ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَاءَ الفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ ﴾ (آل عمران-٧)

'' جن لو گول کے دلول میں بھی ہے وہ متشابہات کااتباع کرتے ہیں تاکہ فتنہ برپاکر دیں۔''

ای ٹیڑ تھی نظر کے فیض ہے حضر ت نے حافظ ابن قیم رحمہ اللّٰہ تعالیٰ کی بصیر ت افروز دل کشا تقریر کو لفظوں کا ہیر پھیر بنا کرر کھ دیاہے۔

حافظ ابن القیم رحمہ اللہ نے اعلام الموقعین میں (جے مولانا نے بگرار اعلام الموفقین لکھاہے اوراس کی اس غلط فنمی پر ملک شام کے حنفی عالم ابوغدہ اپنی چیرت بھی نہیں چھپاسکے ) مسئلہ تقلید پر نہایت بسط سے کلام فرمایا ہے 'مروجہ تقلید کے بطلان پر کتاب و سنت اور سلف امت کے عمل اور آئمہ کی تصریحات سے مقلدین پر اتمام حجت کر دیا ہے 'مقلدین پر ایسے سوالات وارد کئے کہ امت تقلید اب تک خاموش ہے' ان کے تمام شبہات میں سے ہر ایک کے کئی کئی طرح سے مقتع اور شافی جواب و ہے ہیں' اسی ضمن میں مقلدین کا ایک شبہ ان الفاظ میں ذکر کیا ہے۔

تم (مخالفین تقلید) جن احادیث و آثار ہے تقلید کے باطل ہونے پر استدلال کرتے ہو تم خودان کے نقل کرنے والوں اور روایت کرنے والوں کے مقلد ہونے کے مقلد ہی تو ہو' عالم راوی کی تقلید پر مجبور ہے' تو قاضی گواہ کا مقلد ہونے پر مجبور ہے' ای طرح عامی عالم کی تقلید کرتا ہے۔۔۔الخ

حافظ ابن قیم رحمة الله علیه اس شبه کاازاله کرتے ہوئے فرماتے ہیں...

"اس کاجواب ہم پہلے بھی دے چکے ہیں کہ جسے تم تقلید کانام دے رہ ہو یہ تواللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ کے حکم کی پیروی ہے 'اگریہ تقلید ہے توروئے زمین پر صحابہ رضی اللہ عنہ کے بعد کا ہر عالم مقلد ہی ہوگا' بلکہ صحابہ رضی اللہ عنہ جنہوں نے اپنے جیسے دیگر صحابہ رضی اللہ عنہ مسے علم وروایت اخذ کی وہ بھی مقلد ہی ٹھہریں گے اس قتم کا استدلال توصر ف شور اشوری اور سینہ زوری کرنے والے کرتے ہیں یا تلبیس کار جو باطل پر حن کا ملمع کر کے البحانا چاہتے ہیں' یہ اہل تقلید کی جمالت کا شاخسانہ ہے کہ صحیح قتم کی تقلید کو البحانا چاہتے ہیں' یہ اہل تقلید کی جمالت کا شاخسانہ ہے کہ صحیح قتم کی تقلید کو

کے کراس ہے اس قتم کی تقلید ثابت کرنا چاہتے ہیں جو سراسر باطل ہے' قدر مشترک کولے لینااور ان میں موجود واضح فرق ہے ہے تکھیں بند کر لینا ہے کہی وہ باطل قیاس ہے جس کے مذموم ہونے پر اتفاق ہے اور جو اس باطل تقلید کی سگی بهن ہے 'اور دونوں برابر طوریر باطل ہیں-'' جب الله تعالیٰ خود سی خبر کو حجت قرار دیں' شهادت عاد لانه کو حجت قرار دیں تواس جحت کی اتباع کرنے والوں کو مقلد نہیں کیا جاسکتا'اور اگر جحت کی پیروی کرنے والا مقلد ہے تووہ دلیل کا مقلد ہے نہ کہ کسی شخص کااور ایس تقلید سو بار مبارک ' نیمی تو ہماری دعوت ہے۔ واللہ المستعان- (اعلام الموقعين ٢٢٩/٢)

اس ہے چند صفحات بیشتروہ کہہ چکے ہیں :-

کسی کی خبر'ا قرار یا شہادت قبول کرنے کا' فناویٰ میں تقلید سے کیا تعلق ؟ان امور کی خبر دینے والا ایسے محسوس امر کی خبر دیتا ہے جسے معلوم کرنے کا ذریعہ اس کی ظاہری و باطنی قوت احساس و شعور ہے'اور اللہ تعالیٰ کا تھکم ہے کہ جب ایباشخص خبر دے جو تہہیں صادق وعادل نظر آتا ہے تواس کی دی ہوئی خبریراعتاد کرتے ہوئے اسے قبول کرواس قاعدے کے مطابق جب کوئی خبر دے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپیا کیایا ایسا فرمایا تواس کی اطلاع کو قبول کیا جائے گا اور اس اطلاع دینے والے سے سن کر آگے خبر دے گا' اور اس طرح آگے تک تواس بارے میں کوئی اختلاف نہیں کر سکتا۔

اس کے بعد چند مزید مثالیں ذکر کرنے کے بعد فرماتے ہیں :-

یہ تمام نظائر اِن اخبار واطلاعات کی قشم سے ہیں جن کے متعلق اللہ تعالیٰ نے اطلاع دینے والے کے صادق و عادل ہونے کی صورت میں اسے قبول کرنے ُ؛احکم دیاہے' تمام 'و گوں کااجماع ہے کہ ایک آدمی کہہ دے کہ یہ مدیبہ ہے تواس کی بات قبول ہو کی'ز فاف کے وقت خبر واحد ہی یہ بتانے کے لئے

کافی ہوگی کہ یہ اس کی بیوی ہے'اسی طرح عورت کی بات اس کی ماہواری

کے انقطاع کے متعلق مانی جائے گی وہ مسلمان ہویا کتابیہ'ان میں سے کوئی

بھی فتوی اوراحکام میں تقلید کی قتم سے نہیں ہے۔(اعلام الموقعین ۲/۲۵۵)

واضح ہے کہ کتابیہ کی اپنے بارے میں مخصوص معاملات میں شمادت قبول کرنے
والا مفتی اور قاضی یا اس کا شوہر اس کا مقلد تو نہیں ہوگا'اگر محض شمادت اور خبر پراعتماد
کرنا اور اس کے مطابق شرعی احکام بجالانا تقلید ہے تو اعرابی کی اطلاع پر نبی اکرم سے اللہ اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ اللہ عبول کے ارشاد:۔

"فأذن في الناس يا بلال أن يصوموا غدا" (سنن اربعة ابن حزيمة وغيره) "بالل الوگوب مين اعلان كردوكه كل روزه ركيس -"

کو کیا کہاجائے گا؟

اس سیدهمی اور واضح تقریر میں مولانا نے اپنی مرضی سے تبدیلی فرمائی اور روایت اور شادت کی بجائے احادیث کی تصحیح اور تصعیف پراعتاد لکھ کر ابن قیم رحمہ اللہ کے ذمہ وہ بات لگادی جو انہوں نے نہیں کہی تھی' اور ساتھ ہی اس پر الفاظ کی ہیر اپھیری کی سے بہتے کہتے ہیں :-

### رمتني بدائها وانسلت

ابن قیم رحمہ اللہ تعالیٰ پر مولانا کی بر ہمی کا سبب صرف یہ ہے کہ ان کے اٹھائے ہوئے سوالوں کا کوئی جواب اب تک امت تقلید سے نہیں بن پڑا'اور کسی نے بیج ہی تو کہا ہے :-

"إذا عجز الإنسان طال لسانه"

"جبانسان سے کچھ بن ندر سے تووہ ذبان در ازی پراتر آتاہے"

"اعلام الموقعين" ميں تقليد كے متعلق باب ميں حافظ ابن قيم رحمه الله تعالى

فرماتے ہیں:-

"ہم یقینی طور پر جانتے ہیں کہ صحابہ رضی اللہ عنہ کے زمانے میں ایک شخص

بھی ابیانہ تھا جس نے کسی ایک فرد کو اس کے تمام اقوال میں تقلید کے لئے چن لیا ہو اور اس کے سواکسی دوسر ہے کی ایک بات بھی نہ مانتا ہواور ہم یہ بھی یقینی طور پر جانتے ہیں کہ ابیا تابعین کرام تو کیا اتباع تابعین کے زمانے میں بھی نہ ہوا تھا مقلد ہمارے بیان کو جھوٹا ثابت کرنے کے لئے کسی ایک شخص کا نام تو لیس جس نے رسول اللہ علیہ کی زبان مبارک کے مطابق فضیلت پانے والے زمانوں میں وہ مکروہ راستہ اختیار کیا ہو جس پر مقلد حضرات گامزن ہیں۔

حقیقت کی ہے کہ بدعت تقلید چوتھی صدی میں ظہور پذر ہوئی جسے رسول اکر مﷺ کی زبان وحی ترجمان نے ند موم قرار دیا تھا...."

ابن قیم رحمه اللّٰد مزید فرماتے ہیں :-

"جو کی آیک کی تقلید کرتا ہے ہمارااس سے سوال ہے کہ تمہارے امام میں کون سی خصوصیت ہے کہ دو سروں کو چھوڑ کر اس کی تقلید کی جائے آگر وہ کے کہ وہ اپنے زمانے کا سب سے بڑاعالم تھا تواس سے پوچھا جائے گا تمہیں اس بات کا کیسے علم ہوا؟ تم اپنے بارے میں جابل ہونے کا قرار کرتے ہوئے یہ فیصلہ کیو نکر دے سکتے ہو کہ وہ اپنے وقت میں امت کا سب سے بڑاعالم تھا کی بات توصر ف وہ جان سکتا ہے جسے ندا ہب کے اقوال ان کے دلا کل اور ان میں راجے اور مرجوع کا علم ہو و ما للاعمی و نقد الدر اہم یعنی اندھا کیا جائے لالے کی بہار" (اعلام الموقعین ۲/۲۰۸)

مولانا نے ابن قیم رحمہ اللہ کی اس بصیرت افروز تقریریر غور کرنے کی بجائے اے بے بیا کا ایک ہے۔ ایک بھیری قرار دے کر طنز و تعریض کا نشابنہ بنانا چاہا' حالا نکہ :-

"صاحب البيت أدرى بما فيه"

کے ہمصداق مولانا سے زیادہ کون جانتا ہو گا کہ سینہ زوری اور جیر انچھیری بازار کو فہ کی مشہورومروج اجناس ہیں'اللہ تعالٰی کے فضل سے اہل حدیث اس جنس کے خریدار ہیں

نه مختاج-وللدالممد-

ما الل حدیثیم و غار انشنا سیم در قول نبی چون و چرار انشنا سیم

ایک اہم نقطہ :-

اس سلسلہ میں ایک اہم نقطہ جسے حضرات مقلدین ہمیشہ نظر انداز کئے رکھتے ہیں یہ ہے کہ علت و معلول صرف حدیث اور اسناد حدیث کا ہی خاصہ نہیں' بلکہ اس کا خدشہ وامکان ہر اس علم و فن میں ہو گاجس کی بنیاداخذو تلقی پر ہو گی 'اگر سند کے راوی ثقہ ہوتے ہوئے بھی بھی حدیث معلل ہو سکتی ہے تواس بات کاامکان کہیں زیادہ ہے کہ آپ حضرات جس کوامام ابو حنیفہ کا قول سمجھ کراندھاد ھند تقلید کئے جارہے ہیں اور اس کے بالمقابل صحیح ترین احادیث اور موثوق ترین د لا کل کو خاطر میں نہیں لاتے وہ سرے سے ان کا قول ہی نہ ہو'ا حادیث کے رواۃ سے اگر خطاکا صدور ہے تو ناقلین اقوال آئمه معصوم عن الخطا تونه نھے' حدیث کے بالمقابل فقهی روایات میں سلسلہ اساد کے طوالت کے بیش نظریہ امکان چند در چند بڑھتا ہی چلا جاتا ہے' نیز حدیث میں اقوال و افعال کی نبی ﷺ کی طرف نسبت کرنے کی ذمہ داری کی نزاکت کو مد نظر رکھتے ہوئے جہابذ ہُ فن حدیث اور آئمہ جرح و تعدیل نے تحقیق و تحری کے جو معیار قائم کئے اور اس میدان میں حزم واحتیاط کی جو مثالیں قائم کی ان کا عشر عشیر بھی فقہی اقوال کو نصیب نہیں ہوااور نہ ہو سکتا تھا' بلکہ بعض مقامات پرامام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کے متعارض ا قوال میں ترجیح واختیار کے لئے کوئی مناسب اور موزوں معیار نہ ہونے کی وجہ سے متاخرین حفیہ کوئی واضح موقف اختیار کرنے سے عاجز نظر آتے ہیں- چنانچہ مولانا بنوری رحمہ اللہ تعالی شوال کے چھے روزوں کے بارے میں فرماتے ہیں:-

"نسب إلى أبى حنيفة و مالك كراهتها و إلى الشافعى و أحمد استحبابها" و النقول التى حكاها المتأخرون من ابن نجيم والكمال و ابن الكمال و غيرهم من علمائنا مضطربة ولكن

أفرد هذا الموضوع المحقق العلامة الحافظ قاسم بن قطلوبغا برسالة خاصة سماها- تحرير الأقوال في صوم الست من شوال- و حقق من نصوص المذهب استحبابها عند أبي حنيفة و أبي يوسف ثم اختلفوا هل الأفضل التفريق اور التتابع بعد الإتفاق بأداء أصل الفضيلة بأى طريق كان من غير كراهة و اختار أبو يوسف التفريق وراجع للتفصيل ردالمختار" (معارف السنن ٥٤٤٣) "ابو حنیفہ اور مالک کی طرف منسوب کیا گیاہے کہ وہ (شوال کے روزوں کو) مکروہ سمجھتے تھے' جب کہ شافعی اور احمدٌ کی نسبت کہا جاتا ہے کہ وہ انہیں مستحب جانتے تھے'ابن مجیم' کمال اور ابن کمال وغیر ہ ہمارے علماءِ متاخرین نے اس بارے میں جواقوال نقل کئے ہیں ان میں خاصااضطراب پایا جاتاہے' تاہم محقق علامہ حافظ قاسم بن قطلوبغانے اس موضوع ير مستقل رساله تالیف کیا ہے جس کانام انہول نے "تحریر الأقوال فی صوم الست من شوال" رکھاہے اس میں انہوں نے مذہب (حنفی) کی تصریحات سے ثابت کیا ہے کہ ابو حنیفہ اور ابو یوسف کا قول بھی ان کے اسخباب کا ہے اس اتفاق کے بعد کہ یہ روزے فضیلت رکھتے ہیں اور ان میں کوئی کراہت نہیں (ہمارے علاء کا) اختلاف ہے کہ افضل ان کامسلسل رکھنا ہے یا متفرق دنوں میں رکھنا"

جب اس فتم کے مشہور مسائل میں بھی امام صاحب کے قول یا قوال کا یہ حال ہے تو سمجھنا مشکل نہیں کہ حضرات مقلدین کا دواوین فقہ میں آئمہ کی طرف منسوب اقوال پر آئکھیں بند کر کے ایمان لے آناور صحیح اور متفق علیہ اسانید کی موجودگی میں احادیث رسول علیہ کے بارہ میں اندیشہ ہائے دور داراز کا شکار ہو جانا اپنے ایمان واسلام کے ساتھ انصاف نہیں ہے۔

علاوه ازیں اگر سند کامعیار حدیث اور فقهی روایات میں یکسال بھی ہو (و أنبي لهم

ذلك) توفقهی اسناد ہمیں زیادہ سے زیادہ بیہ خبر نہم پہنچائے گا کہ فلاں امام (مثلاً ابو حنیفیّہ) کا فہم واجتہاد اس مسئلہ میں بیہ تھا'ان کا فتوی و موقف غلطی سے مبر اتو بسر حال نہیں ہے۔

جب کہ حدیث کی سند ہماری دستگیری کرتے ہوئے نبی اکر م ﷺ تک جا پہنچاتی ہے'جو

﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنْ الْهَوَى. إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى ﴾ كَ عَظَيمِ الشان اور منفر دمقام پرِ فائز ہيں 'جس ميں ان كاكو كى سهيم اور مقابل نہيں ہو سكتا :

﴿ فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالْأَمْنِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾

مزید بر آل یہ عذر (گناہ بدتر ازگناہ) بھی اس مسئلہ میں کیا جانا چاہئے جہال کسی حدیث کو علاء فن نے معلول قرار دیا ہو'لیکن جن احادیث کے صحیح ہونے پر امت کا اجماع ہو چاہے اور جہابذ ہ فن حدیث ان کے صحیح ہونے پر متفق اللسان ہیں'ان کے مقابلہ میں محمل و مشکوک اقوال آئمہ پر اڑ جانا اور احادیث کو یہی کہہ کررد کر دینا کہ ممکن ہے یہ معلول ہو سر اسر ظلم اور اینے اوپر اعتماد کرنے والے مقلدین کے ساتھ ممکن ہے یہ معلول ہو سر اسر ظلم اور اینے اوپر اعتماد کرنے والے مقلدین کے ساتھ کو نام کی اور اینے والے مجھے کسی طوفان کا رونا رو کر نام دانے والے مجھے ساحل یہ ڈبونا چاہا

والامعامله كرنے كے مترادف ہے-

حضرت مولانانے کمال فن سے ابن قیم رحمہ اللہ کی عبارت میں ہیر پھیر کر کے اہل حدیث کو تقلید کا الزام دینے کی کوشش کرتے ہوئے جو تاج محل تعمیر کیا تھاوہ تو پادر ہوا ثابت ہو الیکن ریت کی یہ دیوار گرتے گرتے ان سے اور ان کے ہمنواؤں سے ایک سوال کر گئی کہ وہ حضر ات جو امام ابو حنیفہ کی طرف اپنی نسبت تقلید کرتے ہیں در حقیقت کس کے مقلد ہیں 'کیونکہ قول کی تحقیق کرنے والے محقق پر اعتماد کو مولانا تقلید کہہ چکے 'حنی کملانے والے قطلو بغی نکلے کبھی مرغینانی 'کبھی طحاوی' بھی طحطاوی

-منهی حصیحفی اور تبھی کیا کیا بچھ <sup>س</sup>

شد پریشال خواب من از کثرت تعبیر ہا اس کے بعد مولانا کا قلم اندھے کی لٹھ بن کررہ گیا جسے بچھ خبر نہیں کہ اس کی زد کہال کہال پڑر ہی ہے فرماتے ہیں-

"قرآن کاپڑ صناواجب ہے یا نہیں ؟ یقیناً واجب ہے اور غلط پڑ صناحرام ہے اب بتلاؤ کہ بغیر آئم کہ کی تقلید کے تم قرآن صحیح پڑھ سکتے ہو؟ ہر گز نہیں اور یہ بھی تقلید فی الاحکام ہے"

کاش مولانا غور فرمائے کہ بشمول امام اعظم رحمہ اللہ حضرات آئمہ اربعہ رحمهم اللہ عنی مولانا غور فرمائے کہ بشمول امام اعظم رحمہ اللہ حضرات اللہ عنی مقلید ہی ہے تو یہ حضرات جن بھی قر آن کسی سے سیکھا ہو گا اگر اخذ و روایت بھی تقلید ہی ہے تو یہ حضرات جن پراجتھاد فخر کر تا آیا ہے آپ کی عنایت سے تقلید کے شخیر ثابت ہوئے ہوں میں بیا کے سجدہ نے کیا کیا کیا کیا کیا کیا لیل

كه معامليه

بازی بازی باریش بابا ہم بازی

تک پہنچ گیا-

مولانانے درست فرمایا کہ:-

''محد ثین نے جو اصول حدیث کی صحت و ضعف کے لئے مقرر کئے ہیں وہ آسانی و حی سے مقرر نہیں گئے۔'' لیکن ان کا بیار شاد بجانہیں کہ:۔

''(محد ثین نے بیاصول و ضوابط )اپنے ظن اجتماد سے مقرر کئے''

اس لئے کہ اہل حدیث کے اکثر اصول منصوص اور مجمع علیہ ہیں حتی کہ حنفیہ کو بھی ان سے اختلاف نہیں ہے ، چنانچہ وہ بھی تصبح و شخسین حدیث میں انہی کا اعتبار کرتے آئے ہیں 'خود مولانا مقد مہ اعلاء السن میں رقمطراز ہیں :-

"مع تصحيح الأحاديث أو تحسينها على الأصول المتلقاة

بالقبول عند علماء الرواية" (قواعد في علوم الحديث ص ١٨) "علماء روايت (محدثين) كي بال متداول ومقبول قواعد وضوابط كے مطابق حديث كو صحيح ياحسن ثابت كيا گياہے۔"

اہل حدیث بحد اللہ و تو فیقہ اس حقیقت سے بخوبی واقف ہیں کہ حدیث کے بعض قواعد میں ملاء حدیث اور وہ اس کا انتہار بھی تواعد میں ملاء حدیث و فقہ کے مابین کچھ اختلاف پایا جاتا ہے' اور وہ اس کا انتہار بھی کرتے ہوئے بھی اس کرتے ہوئے بھی اس کرتے ہوئے بھی اس پر عمل نہیں کیا جاتا' اور حافظ زیلعی جیسے منصف مزاج بھی یوسف أعواض عن ھذا کے انداز میں لکھتے ہیں: -

"وهذه الأحاديث أيضا مشكلة عن مذهبنا في القول ببطلان صلاة الصبح إذا طلعت عليها الشمس" (نصب الراية ٢٢٩٠١)
"يه احاديث بهي بمارے ندمب پر بهت بھاري بين كيونكه بهم ان كے برعكس يہ كہتے ہيں كه صبح كى نماز پڑھتے ہوئے اگر سورج طلوع ہو جائے تو نماز باطل ہوجاتی ہے "(مسئلہ پہلے ذکر ہوچكاہے)
اور حضرت شیخ الھند كا يہ ملفوظ تو تمام عالم كو چرت زده كر كے شهرت حاصل كر

"ورجح مولانا شاه ولى الله المحدث الدهلوى قدس الله سره فى عمله مذهب الشافعى من جهة الأحاديث والنصوص و كذلك قال شيخنا مدظله بترجيح مذهبه وقال: الحق والإنصاف أن الترجيح للشافعى فى هذه المسألة و نحن مقلدون يجب علينا تقليد إمامنا أبى حنيفة" (تقرير الترمذى ص ٣٦)

" موا! نا شاہ ولی اللہ محدث دہلوی قد س سرہ نے بہت سے رسائل میں اس مسئلہ (خیار مجلس) میں احادیث اور نصوص کے اعتبار سے شافعی مذہب کو ترجیح دی ہے اس طرح ہمارے شخ مدخللہ بھی شافعی کے مذہب کے راجح ہونے کے قائل سے 'چنانچہ فرمایا ؛ حقیقت اور انصاف کی بات تو کی ہے اس مسالہ میں شافعی کا قول قوی تر ہے 'لیکن ہم مقلد ہیں ہم پر اپنے امام ابو صنیفہ کی تقلیدواجب ہے۔''

جب صورت حال میہ ہو وہاں مولانا کا میہ فرمانا کہ "ہو سکتا ہے ایک حدیث محد ثین کے اصول پر ضعیف ہو" عذر لنگ کے سواکیا ہے؟

تقلید کے حق میں دلائل کے انبار لگانے کے بعد مولانا یک بیک دعوت "اجتاد"
دیتے ہیں فرمایا: (دلائل میں غور کرنا چاہئے کہ دلیل سے س کے اصول قوی ہیں)
اس چھوٹے سے جملہ سے مولانا کے طبعی رجھان کا پیتہ چلتا ہے بیتی ہ
ضد کی ہے اور بات مگر خو بری نہیں
اخر میں مولانا نے انتائی مضحکہ خیز دعوی کیا ہے کہ:

"حنفیہ سے زیادہ حدیث کا اتباع کوئی نہیں کرتا 'ولیل اس کی یہ دی ہے کہ حنفیہ تو قرون ثلاثہ میں مرسل اور منقطع کو بھی ججت مانتے ہیں جس کو اہل حدیث رد کر دیتے ہیں اور مراسل اور مقاطع کا ذخیرہ احادیث مرفوعہ سے کم نہیں کچھ زیادہ ہی ہے ' تو یہ لوگ حدیث کے آدھے ذخیرے کو چھوڑتے ہیں۔"

مولانا نے بہت عنایت فرمائی مراسل و مقاطع کے ساتھ "مواضیع" (موضوعات) کو بھی ملالیا ہوتا تو آپ کی معمول بہااور اہل حدیث کی ترک کر دہ احادیث کا ذخیرہ دو چند ہو سکتا تھا۔

مزیدار شاد ہو تاہے:

گویااہل حدیث صحیح حدیث پر عمل کریں اور ضعیف کور د کریں تو گر دن ز د نی 'اور

آپ حضر ات ضعیف و موضوع پر عمل کریں اور صحیح ترین احادیث کور د کریں اور عمل بالحدیث کاطر ہ بھی اپنی دستار میں سجانا چاہیں <sup>۔</sup>

جو جاہے آپ کو حسن کرشمہ ساز کرے

ویسے واقعہ مولانا کے اس دعوی کی بھی تصدیق نیس کر تااحناف جب رد کرنے پر آتے ہیں تو صحیح نضعیف احادیث اور آثار صحابہ و تابعین میں ہے کسی کو بھی خاطر میں نہیں لاتے نمثال کے طور پر فیجر کی سنتوں کا مسئلہ لے لیجئے 'آثار السن میں ہے :
"عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنِيْ مَنْ لَمْ يُصِلُّ رَّكُعْتَى الْفَجْرِ قَالَ وَسُولُ اللَّهِ عَنِيْ مَنْ لَمْ يُصِلُّ رَّكُعْتَى الْفَجْرِ فَلَيْصَلِّهِ مَا بَعْدَ مَا تَطْلُعُ الشَّمْسُ "(رواہ الترمذی و اسنادہ صحیح) فلیصلّه مِنْ الله عنه سے روایت ہے کہ رسول الله عنی نے فرمایا جس نے فرمایا کے فرمایا جس نے فرمایا کے فرمایا جس نے فرمایا کے فرم

اوراسی مقام پرہے:

"عن نافع عن ابن عمر رضى الله عنه أنه صلى ركعتى الفجر بعد ما أضحى" (رواه أبو بكر بن أبى شيبة و اسناده حسن)
"نافع روايت كرتے بين كه عبدالله بن عمر رضى الله عنه نے فجر كى سنتيں سورج نكلنے كے بعد پڑھيں" (اے ابن الى شيبہ نے روايت كيا ہے اور اس كى سند حسن ہے)
سند حسن ہے)

کورز مذی نے روایت کیا ہے اور اس کی سند صحیح ہے)

"عَنْ قَيْسِ قَالَ خَرَجَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْ فَأُقِيمَتِ الصَّلاَةُ فَصَلَيْتُ مَعَهُ الصَّبْحَ ثُمَّ انْصَرَفَ النَّبِي عَلَيْ فَوَجَدَنِي أَصَلِّي فَقَالَ مَهْلاً يَاقَيْسُ الصَّبْحَ ثُمَّ انْصَرَفَ النَّبِي عَلَيْ فَوَجَدَنِي أَصَلِّي فَقَالَ مَهْلاً يَاقَيْسُ أَصَلاَتَانِ مَعًا قُلْتُ يَا رَسُولَ اللّهِ إِنِي لَمْ أَكُنْ رَكَعْتُ رَكَعْتُ رَكْعَتَى الْفَجْرِ أَصَلاَتَانِ مَعًا قُلْتُ يَا رَسُولَ اللّهِ إِنِي لَمْ أَكُنْ رَكَعْتُ رَكَعْتُ رَكُعْتَى الْفَجْرِ قَالَ فَلاَ إِذَنْ وواه الأربعة إلا النسائي و أحمد و أبو بكر بن أبي قالَ فَلاَ إِذَنْ (رواه الأربعة إلا النسائي و أحمد و أبو بكر بن أبي شيبة والدار قطني والحاكم والبيهقي "قال النيموي اسناده ضعيف" (آثار السنن ٢٣٠)

"قیس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ تشریف لائے اقامت ہوئی تو میں نے آپ کے ساتھ صبح کی نماز پڑھی پھر آپ لوٹے تو مجھے نماز پڑھے دیکھا' فرمایا ٹھہرو قیس' کیادو نمازیں ایک ساتھ ؟ میں نے عرض کیا اے اللہ کے رسول! فجر کی (پہلی) دور کعتیں نہیں پڑھ سکا تھا فرمایا پھر کوئی حرج نہیں" (اسے نسائی کے سوااصحاب سنن اربعہ نیز امام احمہ 'ابو بکر بن ابی شیبہ 'دار قطنی حاکم اور بیمق نے روایت کیا ہے' نیموی نے کہا کہ اس کی سند ضعیف ہے)

ليكن سادات حنفيه فرماتے ہيں:

"وإذا فاتته ركعتا الفجر لا يقضيهما قبل طلوع الشمس لأنه يبقى نفلا مطلقا وهو مكروه بعد الصبح 'ولا بعد إرتفاعها عند أبى حنيفة و ابى يوسف" (الهداية ١٨/١٤)

''اگر فجر کی سنتیں وقت پر نہیں پڑھ سکا توان کی قضا نہیں ہے نہ سورج طلوع ہو نئے سے پہلے کیونکہ وہ اب مطلق نفل ہو گئی ہیں اور صبح کی نماز کے بعد نفل پڑھنا مکروہ ہے اور نہ سورج چڑھنے کے بعد قضا پڑھے گا'ابو حنیفہ اور ابو یوسف کا بہی قول ہے۔''

نيز ملاحظه هو فتاوي دار العلوم ديوبند (۲۰۳/۳)

اسی طرح سورہ جج میں دو سجدہ ہائے تلاوت کے متعلق مر فوع (بسند ضعیف)اور مرسل روایت موجود ہے لیکن احناف دوسرے سجدہ کو تشکیم نمیس کرتے ( فآوی دارالعلوم دیوبند ۴ / ۳۲۳)

نيزملا حظه ہواعلاءالسنن (۷۴۱/۲)

لیکناس کے باوجود مولانابہ تکرار فرماتے ہیں:

'' حنفیہ کے نزدیک حدیث ضعیف بھی قیاس پر مقدم ہے بلکہ قول صحابی و قول تابعی *کبیر بھی* قیاس پر مقدم ہے۔'' یہ ادعائے محض ہے' بہت ہی مثالیں ذکر کی جاچکی ہیں جن میں صحیح احادیث کور د کر دیا گیا'ان کی طرف رجوع طبع نازک پر گراں ہو توایک مثال اور دیکھ لیس-امام بخاری اپنی سند کے ساتھ روایت کرتے ہیں:

"قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ رَضَى اللّه عَنْهُ عن النّبِي عَلَيْ لاَ تُصَرُّوا الإبِلَ وَالْعَنَمَ فَمَنِ ابْتَاعَهَا بَعْدُ فَإِنَّهُ بِحَيْرِ النَّظَرَيْنِ بَعْدُ أَنْ يَحْتَلِبَهَا إِنْ شَاءَ أَمْسَكَ وَ إِنْ شَاءَ رَدَّهَا وَ صَاعَ تَمْرِ " (صحيح البحارى كتاب البيوع) "خفر تابو هريره رضى الله عنه كه ته بيل كه رسول الله عني في فرمايا و ننيول اور بحريول كاتصرية نه كرو (جب كسى دوده والي جانوركو بي المقصود هو توكئ وقت اس كو نهيل دوجة خريدار دهوكه كها جاتا ہے اور سجمتا ہے كه اس كا دوده بهت زياده ہے اس عمل كو تصريه يا تحفيل كيتے بيل) جو شخص ايبا جانور فريد لے اسے دو ہے كے بعد اختيار ہے كه اگر چاہے توايك صاع مجور كے مراه والي كرو ہے ۔ "

امام بخاری نے اس حدیث کے معاً بعد فقیہ امت محمد کیے حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کا فتوی باسند ذکر کیا ہے وہ فرماتے ہیں :

"عَنْ عَبْدِاللّهِ بْنِ مَسْعُودٍ رضى الله عنه قَالَ مَنِ الشّتَرَى شَاةً مُحَفَّلَةً فَرَدَّهَا فَلْيَرُدَّ مَعَهَا صَاعًا مِنْ تَمْرٍ" (صحيح البخارى كتاب البيوع باب النهى للبائع أن يحفل الإبل والبقر والغنم وكل محفلة) "جواليى بمرى خريد حرس كى تحفيل كى گئ مو تواگروا پس كرے تو چاہيے كه اس كے ساتھ ايك صاع مجورد ہے -"

سادات حنفیہ کے ہاں اس حدیث پر عمل نہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے فتو کی پر 'اور جو عذر حنفی فقہ کی کتابوں میں کیا گیاہے اس کی تقریر مولانا حسین احمد دیوبندیؓ کے الفاظ میں یول ہے:-

" خبر واحد صحیح قیاس پر مقدم ہوتی ہے جب کہ خبر واحد کاراوی فقیہ ہواگر راوی

فقیہ نہ ہو تو خبر واحد کو قیاس پرتر جیج نہ دی جائے گی" (تقریر تر نہ ی ۱۷۵) کمال حضرت فخریہ فرمارہے تھے کہ ان کے نزدیک ضعیف حدیث بھی قیاس پر مقدم ہے اور کمال حضرت شیخ الھند کا بہ تہور کہ فرماتے ہیں۔

"اس روایت کوامام صاحب نے خلاف قواعد کلیہ شرعیہ سمجھ کر چھوڑ دیا تو کیا غضب ہوا؟" (تقاریر حضرت شیخ الصد ۱۴۴)

اس مثال سے اور اس سے پہلے ذکر کی گئی مثالوں سے بیہ بات واضح ہو چکی کہ فقہ حنفی کے بیہ اصول صرف د کھانے کے دانت ہیں-

اصل معمول بہ قول امام مذہب ہے اور بس آیات قر آنیہ احادیث نبویہ آثار صحابہ و تابعین ان کے موافق ہوں توفیہا وگرنہ ان کی کوئی حیثیت نہیں' تاویل کے نام پر تحریف کے ہزار طریقے ان کے پاس ہیں' حافظ ابن القیم رحمہ اللہ تعالیٰ نے کیا خوب فرمایا ہے :

"اے جماعت مقلدین تمہاراحال عجیب ہے جب تمہیں کوئی آیت اپنام کے قول کے موافق مل جائے تو ظاہر تو یہ کرتے ہو کہ تم اس پر عمل پیرا ہو حالا نکہ تمہارادارومدارا پنام کے قول پر ہو تا ہے 'آیت پر نہیں'اگر اسی طرح کی آیت تمہارے امام کے قول کے مخالف ہو تو تم اس پر عمل کرنے کی بجائے اس کی تاویل اور اسے ظاہر معنی سے ادھر ادھر کرنے پر پورا زورلگا دیتے ہو کہ وہ تمہارے نہ ہب کے موافق نہ تھی' بالکل ہی طرز عمل تمہارا منت کی نصوص میں ہے' اگر تمہیں کوئی حدیث اپنی نہ ہب کے موافق مل جائے تواسے لیے ہواور کہنے لگتے ہو ہماری دلیل فلال فلال حدیث ہے' اور جب تمہیں ایک صدیت بھی زیادہ احاد یث اپنام کے قول کے مخالف اور جب تمہیں ایک صدیت بھی زیادہ احاد یث اپنام کے قول کے مخالف مرسل روایت مل جائے تو کہتے ہو ہمارے نزدیک مراسیل جمت ہیں اور جب تمہیں یک صدم سل د کھائی جائے جو تمہارے امام کے فد ہب کے موافق جب تمہیں یک صدم سل د کھائی جائے جو تمہارے امام کے فد ہب کے حد تمہیں یک صدم سل د کھائی جائے جو تمہارے امام کے فد ہب کے حد تمہیں یک صدم سل د کھائی جائے جو تمہارے امام کے فد ہب کے حد تمہیں یک صدم سل د کھائی جائے جو تمہارے امام کے فد ہب کے حب تمہیں یک صدم سل د کھائی جائے جو تمہارے امام کے فد ہب کے حد تمہیں یک صدم سل د کھائی جائے جو تمہارے امام کے فد ہب کے حد تمہیں یک صدم سل د کھائی جائے جو تمہارے امام کے فد ہب کے حد تمہیں یک صدم سل د کھائی جائے جو تمہارے امام کے فد ہب کے حد تمہیں یک صدم سل د کھائی جائے جو تمہارے امام کے فد ہب کے حد تمہیں یک صدم سل د کھائی جائے جو تمہارے امام کے فد ہب

خلاف ہو تواول ہے آخر تک سب کورد کر دو گے اور کہو گے ہم مرسل پر عمل نہیں کرتے۔

اس سے بھی عجیب تر تمہارایہ رویہ ہے کہ بسااہ قات تم ایک حدیث پر عمل کرتے ہو مرسل ہویا منداس کئے کہ وہ تمہارے امام فد جب کے قول سے موافقت رکھتی ہے بھراسی حدیث میں ایک اور حکم ہو جو تمہارے امام کی رائے کے خلاف ہو تو تم اس جھے پر عمل نہیں کرتے حالانکہ وہ ایک ہی حدیث ہوتی ہوتی ہوتی کہ تھا کہ اس کا وہ حصہ تو ججت ہمارے اس امام کی رائے کے موافق ہے جس کی تم تقلید کرتے ہواوروہ حصہ ججت نہیں ہے جو تمہارے امام کی رائے کے خلاف ہے۔"(اعلام الموقعین ۲/۲۱۷) علامہ ابن القیم رحمہ اللہ کے سیال قلم نے جس حقیقت کے بیان میں کئی صفحات کا احاطہ کر لیاعلامہ کرخی نے دو سطروں میں بیان کر دیئے تھے۔

"إن كل آية تخالف قول أصحابنا فإنها تحمل على النسخ أو على الترجيح و الأولى أن تحمل على التأويل من جهة التوفيق" (أصول كرخي مع اصول بزدوى ٣٧٣)

"ہر آیت جو ہمارے آئمہ کے قول کے خلاف ہے اسے منسوخ یا مرجوع سمجھا جائے گا بہتریہ ہے کہ اسے تاویل پر محمول کر لیاجائے تاکہ موافقت ہوجائے۔"

نيز فرمايا :-

"إن كل خبر يجئ بخلاف قول أصحابنا فإنه يحمل على النسخ أو على أنه معارض بمثله" (ايضاً)

"ہر حدیث جو ہمارے آئم کے قول کے خلاف وار د ہو منسوخ سمجھی جائے گیایہ سمجھا جائے گا کہ اس کی مثل اس کے معارض وار دہے۔"(ایصاً) بینی معاملات پہلے ہی ہے طے ہیں اور جواب تیار ہے' یہ ہے حقیقت تقلید اور ند جب امت تقلید اور مولانا فرماتے ہیں کہ "ولائل میں غور کرنا چاہئے کہ ولیل سے کس کے اصول قوی ہیں"وہ خود ہی بتائیں کہ سادہ دل بندے کد هر جائیں کہ سادہ دل بندے کد هر جائیں کہ سادہ دل بندے کد هر جائیں کہ سادہ دل بندے کہ سادہ دل سے اوگ خبر الگ الگ

بہر حال مولانا کی ہے تقریر دلیذیر سن کر شاگر دکھنے لگا"اب میری آنکھ کھل گئی ہے اور میں اہل حدیث کے مغالطے سے نکل گیا ہوں۔"

' ہمیں یقین کامل ہے کہ اس کے فور أبعد مولانا کی بھی آنکھ کھل گئی ہو گی اوروہ کہہ اٹھے ہوں گے کہ <sup>ے</sup>

> تھا خواب میں خیال کو تجھ سے معاملہ جب آنکھ کھل گئی تو زیاں تھانہ سود تھا

مولانا غفر الله لنا وله اس وقت اس دنیا میں نہیں 'وہاں پہنچ چکے ہیں جمال ہر فتم کے مغالطے ختم ہو جاتے ہیں 'سب حجاب چھٹ جاتے ہیں اور نقاب اتر جاتے ہیں 'فیصر ک الیوم حدید''ان کے اٹھائے ہوئے سوال بعض نا پختہ ذہنوں کے لئے غلط فنمی کا ذریعہ نہ بن رہے ہوتے تو ہم ان سے تعرض کرنا مناسب نہ سمجھتے بسر حال اب بھی مقصد صرف ممکنہ غلط فنمیوں کا ذالہ ہے۔

مولاناکا یہ مضمون ماہنامہ البلاغ کراچی کے شوال کے ۱۳۸ء کے شارہ میں شائع ہوا تھا' توعلامہ احسان اللی ظمیر شہیدر حمہ اللہ نے اس کاجواب تحریر کرناشر وع کیا تھا' علامہ صاحب کی تحریر میں ان کی خطابت کارنگ' ان کی تقریر کا دبد بہ اور طنطنہ تھا' کثرت اسفار اور متنوع اشغال نے انہیں تکمیل کی مہلت نہ دی حتی کہ ان کی شیادت کا حادثہ فاجعہ پیش آگیا' اور ان کے بہت سے منصوبوں کی طرح یہ مضمون بھی تشنہ تکمیل رہ گیا۔

زمانہ بڑے شوق سے سن رہا تھا تہمیں سو گئے داستاں کہتے کہتے نامکمل ہونے کے باوصف بیہ تحریر مدلل اور زور دار ہونے کے باعث مقبول ہوئی'احباب کے اشتیاق نے اسے یکجاد کیھنے کی تمنا کی' توبطور تمہیداور تعارف کے بیہ سطور سپر د قلم کر دیں۔

اس مقام پرایک بات کمنااز حد ضروری سمجھتا ہوں کہ فقہی ندا ہب پر گفتگو کرتے ہوئے حنی ند ہب کے ضمن میں حضر تام ابو حنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کاذکر بھی آجاتا ہے 'ہم اچھی طرح سمجھتے ہیں کہ مروجہ حنفیت سے امام عالی مقام اسی طرح بری ہیں جس طرح حضر ت عیسیٰ علیہ السلام (موجودہ) نصرانیت سے 'خلاف نصوص اکثر اقوال کی نسبت ان کی طرف درست نہیں اور جن کی درست ہے ان سے وہ ''إذا صبح کی نسبت ان کی طرف درست نہیں اور جن کی درست ہے ان سے وہ ''إذا صبح المحدیث فھو مذھبی'' کمہ کر رجوع فرما چکے - رحمہ اللہ رحمۃ واسعۃ اور ان کا کی فرمان یہ شان رکھتا ہے کہ جس کے بارے میں بجاطور پر اور بلاخوف تردید کما جا سکتا فرمان یہ شان رکھتا ہے کہ جس کے بارے میں بجاطور پر اور بلاخوف تردید کما جا سکتا

ولعنة ربنا اعداد مل على من رد قول أبى حنيفة ربنا (المخفرانا و الإخواننا (الزين مبقونا بالإيسا) والا تجعل في قلوبنا فلا للذين آمنوار ربنا (إنكن رؤوف رحيم (اللهم (أرنا الاحمى تمقا وارفعنا التباهم والرنا الباطل باطرلا وارزفنا الجمنا به

و اَخر وجو النا () الاحسر لله رب العالمين و صلى الله جلى نبينا محسر و جلى اَله و صحبه أُجمعين

خادم العلم والعلماء حافظ عبدالحميداز ہر خطيب محمدی مسجد ایمن آباد راولپنڈی ۲اربیج الاول ۱۹سماہجری

# تقلید کے بارہ میں ایک گفتگو

حضرت مولاناظفر احمر صاحب عثماني رحمه الله ہمارے حضرت مولانا خلیل احمہ صاحب قدس سر ہ کا ایک بھانجا مظاہر العلوم سہار نپور سے فارغ ہو کر علیگڑھ میں ایک ڈاکٹر کا کمپونڈر بن گیا' بیہ ڈاکٹر جماعت اہل حدیث ہے منسلک تھا' اس لئے اپنے کمپونڈر کو بھی جماعت اہل حدیث میں شامل کرنے کی کوشش کی اور اپنے مسلک کی کتابیں مطالعہ کرنے کی تر غیب دی تین سال تک وہ اس مسلک کی کتابیں دیکھتار ہا بالآخر غیر مقلد بن گیا تین سال کے بعد حضر ت مولا نُا ہے ملنے سمار نپور آیااور آتے ہی صاف کہہ دیا کہ اب میں حفی نہیں ہوں بلکہ جماعت اہل حدیث میں شامل ہو گیا ہوں'حضرت مولانا کو بہت افسوس ہوااور مدرسہ مظاہر العلوم کے علاء ہے فرمایا کہ اینے اس شاگر د کو سمجھاؤاور اس کے شبہات کا ازالہ کرو' تین دن تک وہ علماء مظاہر العلوم ہے گفتگو کر تار ہااور اپنے مسلک جدیدیر جمار ہا' اتفاق ہے اس زمانے میں بہ بندہ بھی حضرت مولائاً ہے ملنے کو تھانہ بھون ہے سمار نپور پہنچ گیا مجھے دیکھ کر حضرتؓ بڑے خوش ہوئے اور فرمایاتم بڑے اچھے موقع پر آئے' یہ تمهارا شاگر د حقیقت ہے بیزار ہو کر جماعت اہل حدیث میں شامل ہو گیا ہے' تین دن سے علماء مظاہر العلوم اس کو سمجھار ہے ہیں مگروہ اپنی بات پر جما ہوا ہے تم بھی اس کو سمجھاؤ' یہ باتیں ہور ہی تھی کہ وہ بھی مجھ سے ملنے آگیامیں نے کہابعد عشاء کے مجھ سے ملو' جب وہ وعدہ کر کے جال گیا حضرت مولا نا نے فرمایا کہ اس نے تین سال تک اہل حدیث کی کتابوں کا مطالعہ کیاہے اس لئے نظر وسیع ہو گئی ہے گفتگو میں اس کا لحاظ رہے' میں نے کہاان شاءاللہ اس کالحاظ رکھوں گا کہ آپ بھی د عاو توجہ سے مدد فرمائیں 'چنانچہ حسب قرار داد بعد نماز عشاء کے وہ میرے پاس آیا جب کہ میں بستر پر لیٹ گیا تھا'وہ یاؤں دبانے لگا'میں نے بھی انکارنہ کیا' آخر توشاگر د تھا'اب حسب ذیل گفتگو ہوئی۔ ظفر: بال صاحب زادے بتلاؤاب تمہار امسلک کیاہے؟

شاگرد : عمل بالحدیث الصحیح-

ظفر: بس بالحديث الصحيح؟ عمل بالقرآن نهيس؟

شاگرد: جناب والاعمل بالقرين توسب سے پہلے اس کے بعد عمل بالحدیث الصحیح

-\_

ظفر: اگر تمهار امسلک ہو تا تو پہلے عمل بالقر آن کو بیان کرتے پھر عمل بالحدیث کانام لیتے -

شاگر د : وه تو ظاہر ہے اس لئے بیان کی ضرورت نہ معجھی-

ظفر: یہ تو تم نے بات بنائی ہے ورنہ واقعہ یہ ہے کہ اہل حدیث قر آن پر عمل نہیں کرتے الیکن حفیہ کا اصول یہ ہے کہ وہ اول قر آن کو دیکھتے ہیں پھر احادیث کو اور جس حدیث کونص قر آن کے موافق پاتے ہیں اس کو ترجیح دیتے ہیں اور بقیہ احادیث کو محامل حسنہ پر محمول کرتے ہیں 'اب میں تم کو بتلا تا ہوں کہ جن مسائل مشہورہ میں ہمارا اور اہل حدیث کا اختلاف ہے ان کے لئے ہم نے اول قر آن کو دیکھا اور جن احادیث کو نصوص قر آنیہ کے موافق پایاان کو ترجیح دی 'قر اُق فاتحہ خلف الامام ہی مسکلہ لے لو ہم نصوص قر آنیہ کے لئے قر آن کو بہلے دیکھا 'سورہ اعراف میں حق تعالیٰ کا ارشاد ہے:۔

﴿ وَإِذَا قُرِئَ الْقُرِ آنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَكُمْ تُوْخَمُونَ ﴾ (الأعراف ٢٠٤) "جب قرآن پڑھا جائے تواس کو کان لگا کر سنواور خاموش رہو'امیہ ہے کہ تم پررحم کیا جائے گا۔"

اس سے صاف معلوم ہوا کہ امام کے ساتھ قرائت نہ کرنا چاہئے بلکہ قر آن کو سننا اور خاموش رہنا چاہئے 'امام احمد بن حنبل کا قول ہے کہ یہ آیت باتفاق قرا اُۃ خلف الامام کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔ اس کے بعد ہم نے احادیث کو دیکھا تو کسی حدیث میں بھی یہ نہیں آیا کہ:-

لے جن علماء نے اس کو خطبہ جمعہ کے متعلق کہاہ ان کا مطلب یہ ہے کہ خطبہ کو بھی اس کے ساتھ ملحق کیا گیاہے کہ خطبہ کو بھی اس کے ساتھ ملحق کیا گیاہے کیونکہ یہ آیت کی ہے اور مکہ میں نہ جمعہ تھانہ خطبہ - ۱۲ظ

"وَإِذَا قَرَأَ الإِمَامُ فَاقْرَؤُا"

جب امام قرائت کرے تم بھی قرائت کرو-

"فَإِذَا كَبَّرَ فَكَبِّرُوا وَإِذَا رَكَعَ فَارْكَعُوا وَ إِذَا قَالَ سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ فَقُولُوا رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ وَإِذَا سَجَدَ فَاسْجُدُوا"

توحدیثوں میں موجودہے-

' کہ جب امام تکبیر کیے تم بھی تکبیر کہو' جب رکوع کرے رکوع کروجب سمع اللہ لمن حمدہ کرے تم بھی سجدہ کرو۔'' مع اللہ لمن حمدہ کیے تو تم رہناولک الحمد کہو' جب سجدہ کرے تم بھی سجدہ کرو۔''

مگریہ کہیں نہیں کہ جبوہ قرائت کرے تم بھی قرائت کر وبلکہ اگر ہے تو"وإذا قوا فانصتوا" ہے ہمہ جب امام قرائت کرے توتم خاموش رہو'امام مسلمؒ اور امام احمدؒ نے اور بہت سے محدثین نے اس حدیث کو صحیح کہا ہے' حنفیہ نے اس کو ترجیح دی اور بقیہ احادیث کو محامل حسنہ پر محمول کیا۔

آمین کے مسئلہ میں بھی حنفیہ نے اول قر آن کود یکھاچو نکہ آمین د عاہے جیساامام بخاریؒ نے اپنی صحیح میں بیان کیا ہے اس لئے دعاء کے بارے میں قر آن کو دیکھا تواس میں اللّٰہ تعالیٰ کا بیدار شاد ملا :

﴿ ادْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَ خُفْيَةً ﴾

"اپنےرب سے تفرع کے ساتھ آہتہ دعاکرو-"

توہم نے مسئلہ میں شعبہ کی روایت کو ترجیح دی جس میں وارد ہے:

"فَقَالَ آمِيْن وَ حَفضَ بِهَا صَوْتَهُ"

'' آپ نے سورہ فاتحہ کے ختم پر آمین کهی اور آواز کو بیت کیا۔''

یعنی آہستہ ہے آمین کمی 'یہ حدیث ترندی میں ہے۔

نماز کے اندرر فع یدین کے بارے میں بھی ہم نے اول قر آن کو دیکھا تو حق تعالیٰ

كاارشاد ملا:

### ﴿وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ﴾

اور

﴿ الَّذِيْنَ هُمْ فِي صَلاَتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾

پہلی آیت میں ارشاد ہے کہ اللہ کے سامنے سکوت اور سکون کے ساتھ کھڑے ہو' دوسری آیت میں فرمایا گیا ہے کہ جو لوگ نماز میں خشوع کرنے والے ہیں وہ کامیاب ہیں اور خشوع کے معنی بھی سکون ہی کے ہیں'اس کے بعد احادیث کو دیکھا تو صحیح مسلم میں روایت موجود ہے کہ صحابہ نماز میں سلام کے وقت ہاتھ اٹھا کر۔ "السلام علی فلان "کہتے تھے رسول اللہ سیالی نے فرمایا:

"مالى أراكم رافعى ايديكم كأنها أذناب خيل شمس اسكنوا في الصلاة"

" یہ کیا حرکت ہے کہ تم اس طرح ہاتھ اٹھاتے ہو جیسے گھوڑے دم اٹھاتے ہیں'نماز میں سکون سے رہو۔"

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ نماز میں سلام کے وقت بھی ہاتھ اٹھانا سکون کے خلاف ہے حالا نکہ سلام کاوقت نماز میں داخل بھی ہے اور خارج بھی ہے تور کوع کے وقت ہاتھ اٹھانا کیسے مناسب ہوگا'ر کوع تو بالکل داخل صلوۃ ہے' ہاں تکبیر تحریمہ میں ہاتھ اٹھانا درست ہے کہ وہ داخل صلوۃ یعنی رکن نہیں بلکہ شرط صلوۃ ہے' اس لئے حنفیہ نے ان روایات کو ترجیح دی ہے جن میں رکوع کے وقت ترک رفع یدین آیا ہے' دفیہ نے ان روایات کو ترجیح دی ہے جن میں رکوع کے وقت ترک رفع یدین آیا ہے' اس کے دفیہ اول قرآن کو دیکھتے ہیں پھر احادیث میں سے جو نص قرآن کے موافق یا قریب ہوں ان کو ترجیح دیتے ہیں۔

شاگرد: واقعی میں نے اب تک اس نکتہ پر غور نہیں کیا تھا، مگریہ شبہ اب بھی باقی ہے کہ حفیہ بعض مسائل میں صحیح احادیث کے خلاف عمل کرتے ہیں۔

ظفر: عزیز من! پہلے تم صحیح حدیث کی تعریف توبیان کرو مگر دیکھو حدیث صحیح کی تعریف میں کسی کی تقلید نہ کرنا-

شاگرد: پیرس کر کچه دیر خاموش رمااور پسینه بسینه هو گیا پھر کہنے لگا که میں سمجھ گیاوا قعی بغیر تقلید کے کسی حدیث کو صحیح کہنا مشکل ہے 'پھر بخاری' مسلمٌ وتر مذی وغیرہ کی تقلید تو جائز ہواور امام ابو حنیفیہ 'امام مالک 'اور امام شافعی' کی تقلید ناجائز ہو' یہ کیونکر ہو سكتاہے 'اب میں مسلك اہل حدیث كو چھوڑ تا ہوں اور مسلك حنفی اختیار كر تا ہوں-ظفر: تم بہت جلد سمجھ گئے اس ہے دل خوش ہوا مگر اس کی احیمی طرح وضاحت کر دینا چاہتا ہوں کہ جولوگ تقلید کاانکار کرتے ہیں اور تقلید کی مذمت کرتے ہیںوہ بھی کسی حدیث کو صحیح یاضعیف یا حسن بغیر تقلید کے نہیں کہہ سکتے 'رہایہ عذر کہ حق تعالیٰ نے خبر صادق اور شہادت عادل کو ججت قرار دیاہے تو یہ تقلید نہیں بلکہ اتباع ججت ہے' میں کہتا ہوں کہ حدیث کو صحیح یاضعیف کہنا محض خبر نہیں بلکہ اس **کا مد**ار محدث کے نظن واجتماد پرہے'بعض د فعہ سند کے راوی سب ثقبہ ہوتے ہیں مگر حدیث معلل ہوتی ہے'اور علت کی معرفت حاذ قین ہی کو ہوتی ہے' ہر محدث کو نہیں ہوتی' ابن ابی حاتم نے کتاب العلل میں عبدالر حمٰن بن مہدی کا قول نقل کیا ہے کہ حدیث کی معرفت بھی الہام ہے ابن نمیر نے کہاوا قعی سے ہے اگر محدث سے یو چھو کہ تم نے کیسے کہا(کہ بیہ حدیث صحیح ہے یامعلل ہے) تواس کے یاس کچھ جواب نہ ہو گا'احمد بن صالح رحمہ الله فرماتے ہیں کہ حدیث کی معرفت مجھی الیی ہی ہے جیسے سونے اور پیتل کا بیجاننا' کیونکہ جوہر کو جوہری ہی پیجانتا ہے' پر کھنے والے سے اگر یو چھا جائے کہ تم نے اس کو کھر ااس کو کھوٹا کیسے کہا تووہ کوئی دلیل نہیں بیان کر سکے گا'اس سے ثابت ہو گیا کہ آئمہ حدیث کا کسی حدیث کو صحیح یامعلل کہنا محض خبر نہیں بلکہ ان کا یہ قول ان کے نظن اور اجتهاد پر مبنی ہو تاہے' تواس بات میںان کی بات پر اعتماد کرناعین تقلیہ ہے' علامه ابن القيم كابيه فرماناكه بيه احكام مين تقليد نهين اس لئے صحیح نهيں كه حديث صحیح پر عمل کرنا شرعاً واجب اور ضعیف پر عمل کرنا غیر واجب اور موضوع پر عمل کرنا حرام ہے توبیہ تقلیداحکام ہی میں ہے'غیراحکام میں تو نہیں'اسی لئے فقہاء نے بحث سنت کو اور اس کے قبول ور د کے قواعد کواصول فقہ میں بھی بیان کیاہے 'علامہ ابن القیم' کااس کو

اتباع کہنا تقلیدنہ کہنالفظول کا ہیر پھیر ہے حقیقت ایک ہی ہے۔

عبار اتنا شتى و حسنك واحد و كل الى ذاك الجمال يشير عزیز من! قر آن کا صحیح پڑھناواجب ہے یا نہیں ؟ یقیناً واجب ہے اور غلط پڑھنا حرام ہے'اب تم بتلاؤ کہ آئمہ قرأت کی تقلید کے بغیر قرآن صحیح پڑھ سکتے ہو؟ ہر گز نہیں!اوریہ بھی تقلید فی الاحکام ہی ہے'اسی طرح حدیث کو پہچاننااور صحیح کو ضعیف ہے الگ کرنا بھی واجب ہے اور اس میں تقلید آئمہ سے چارہ نہیں' پھر جماعت اہل حدیث کس منہ ہے تقلید کاانکار کرتی ہے؟ پھرتم کو معلوم ہونا چاہئے کہ محد ثبین نے جواصول حدیث کی صحت وضعف کے لئے مقرر کئے ہیںوہ آسانی وحی ہے مقرر نہیں کئے بلکہ اپنے نظن واجتہاد ہے مقرر کئے ہیں'ایسے ہی ہمارے فقہاء نے بھی صحت و ضعف حدیث کے لئے بچھ اصول مقرر کئے ہیں جواصول فقہ کی بحث میں مذکور ہیں تو ہو سکتا ہے کہ ایک حدیث محدثین کے اصول پر صحیح، ہمارے اصول پر ضعیف ہویا ہارے اصول پر صحیح ہو محدثین کے اصول پر ضعیف ہو تواس میں نزاع کرناغلط ہے-دلائل میں غور کرنا چاہئے کہ دلیل ہے کس کے اصول قوی ہیں' آخر میں اتنااور بتلا دول کہ حنفیہ سے زیادہ حدیث کا اتباع کوئی نہیں کر تا' حنفیہ تو قرون ثلاثہ میں مرسل اور منقطع کو بھی ججت مانتے ہیں جس کواہل حدیث رد کر دیتے ہیں اور مراسیل مقاطیع کا ذخیرہ احادیث مرفوعہ ہے کم نہیں 'کچھ زیادہ ہی ہے' تو یہ لوگ حدیث کے آدھے ذ خیرے کو چھوڑتے ہیں پھر مر فوعات میں سے بھی یہ لوگ صحیح یاحسن ہی کو لیتے ہیں' ضعیف کور د کر دیتے ہیں اور حنفیہ کے نزدیک حدیث ضعیف بھی قیاس سے مقدم ہے بلکہ قول صحابی و قول تابعی کبیر بھی قیاس ہے مقدم ہے اب تم ہی بتلاؤ کہ عامل بالحدیث کون ہے اور تارک حدیث کون ؟ رہایہ کہ بعض مسائل میں حنفیہ حدیث صحیح کو چھوڑ دیتے ہیںاس کاجواب میں پہلے دے چکا ہول کہ اس صورت میں جس حدیث پر حنفیہ

نے عمل کیا ہے وہ ان کے اصول پر صحیح تھی گو محدثین کے نزدیک ضعیف ہو' حنفیہ کے

نزدیک صحت حدیث کا مدار صرف سندیر نہیں بلکہ اس کے لئے پچھے اور بھی شر ائط ہیں

جواصول فقہ میں مذکور ہیں اور ہم نے مقدمہ اعلاء السنن میں بھی ان کو بیان کر دیا ہے اور مقدمہ اعلاء السنن کی دوسرے حصہ میں تقلید واجتماد پر مفصل کلام کیا گیا ہے جو زیر طبع ہے 'شاگر دالحمد للٰداب میری آئکھیں کھل گئی ہیں اور میں اہل حدیث کے مغالطہ سے نکل گیا ہوں۔

والحمد للدرب العالمين

احباب د بو بند کی کرم فرمائیال اہل حدیث پر

ازر شحات قلم شهید اسلام علامه احسان الهی ظهیر ً

### بسم الله الرحمٰن الرحيم

ہوتا ہے وہاں مشورہ قتل ہمارا تو حضرت دل اور سنو تازہ خبر اور

شکوت و ما شکوی لمثلی عادة و لکن تفیض الکاس عند امثلاثها مسلک احناف سے وابستہ ایک گروہ دیو بندی مکتب فکر کے متعلق ہمارا نقطہ نگاہ ہمیشہ نیمی رہاہے کہ اس سے حتی الوسع گلراؤ کی کوئی صورت بیدانہ ہونے دی جائے کیونکہ اس بدعات و محد ثات اور کفر والحاد کے دور میں اہل تو حید کی باہمی آویزش باطل فر قوں اور جماعتوں کی تقویت کا باعث بن سکتی ہے نیز اس سے توجہات کے اصل دین کی بیخ تنی کرنے والوں سے ہٹ جانے کا حتمال رہتا ہے'لیکن افسوس حضر ات دیو بنداس بات کا چندال خیال نہیں رکھتے اور بجائے اس بات کہ وہ اپنی انر جی (Energy ) کو ان مٰداہب اور فرق کی سر کو بی میں صرف کریں جو دبین حنیف پر ڈاکہ ڈالنے کی کو ششوں میں مصروف اور شریعت مطهر ہ کی صورت بگاڑنے میں مشغول ہیں 'الٹااسے اس''گروہ عشاق" پر طعنہ زنی اور نیش زنی میں صرف کرتے ہیں جس نے لا تعداد قربانیاں دے كراس بر صغير ميں توحيداورا تباع رسول ﷺ ( فداہ روحی ) كاعلم بلند كيااورا ہے ان علوم حدیث سے منور کیا جو صدیوں سے مہجور و متروک تھے اور جس نے بے شار مصائب سہہ کر عمل بالحدیث کی اس شمع کو فروزاں کیاجو برس ہابرس ہے بچھی بچھی اور خاموش خاموش تقی و ندائیول کاوه "طائفة مقدسة" جس نے ہر مخالف اسلام اور خلاف شرع قوت کے سامنے سد سکندری کا کام دیااور نہی نہیں بلکہ وہ جماعت جس کاوش و کوشش موجودہ دیو بندی مکتب فکر کی تکوین کا باعث بنی اور جس نے ہندویاک کے احناف کے مسلک و ند ہب کو جلا بخشی اور اس میں نکھار پیدا کیا آنے والامؤرخ اس بات کی گواہی کے چنانچہ ایک معروف حنقی عالم مولانا مناظر احسن بہاریؒ نے ایک دفعہ برہان میں لکھا''اس کو تسلیم کرنا چاہئے کہ اپنے دین کے اساسی سرچشمول (قر آن دحدیث) کی طرف توجہ ہندوستان کے حنقی مسلم انوں کو جو پلٹی اس میں اہل حدیث اور غیر مقلدیت کی اس تحریک کو بھی دخل ہے''(ماہنامہ بر مان د بلی ۲ جلد ۱۹۵۸ ست ۱۹۵۸)

دے گا کہ اگر متحدہ ہندو ستان میں اہل حدیث نہ ہوتے تو یہاں حنفیت بریلویت کے حدود ہے باہر نہ نکل سکتی 'اس لحاظ ہے دیو بندیت رہین منت ہے اہل حدیث کی 'اوریمی وجہ ہے کہ اہل حدیث کاروبہ دایو بندیوں ہے ہمیشہ مخلصانہ و برادرانہ رہاہے'اور انہوں نے بھی اینے در میان اور ان کے در میان دوری محسوس نہیں کی اور جب بھی کوئی ایسی بات ہو ئیا نھوں نے تو حید کو قدر مشتر ک قرار دے کرا غماض اور چیٹم یو شی ہے کام لیا' الا یہ کہ یانی سر سے گزرنا شروع ہو جائے' چنانچہ اہل حدیث کی قدیم سے لے کر آج تک کی تاریخاس باے پر شاہد ہے کہ انہوں نے ہمیشہ اکا ہر دیوبند کا نام احترام وعزت ہے لیااور انہیں اینے جلسوں 'کانفر نسوں اور اجتاعات میں شرکت کی وعوت دیتے ر ہےاور تبھیان کے بارہ میں تنگ دلیاور کم ظرفی کا ثبوت نہیں دیااور نہ ہی فتویٰ میں ان یر کیچڑا چھالنے کی کوشش کی'اور نہ ہی خطبات جمعہ و عیدین میں ان کو بحث کا موضوع بنایا لیکن دوسر ی طرف ہے اس بارہ میں نہ صرف بیہ کہ کوئی مثبت قدم نہ اٹھایا گیا بلکہ منفی کام کرنے پر صرف زور دیا گیا' چنانچہ گو جرانوالہ کے دو محترم بھائیوں کااہل حدیث کے ساتھ معاملہ ہمیشہ برادران پوسف کا سار ہا'انہوں نے جب کوئی کتاب تالیف کی اس میں اہل حدیث اکا بریر خصوصیت ہے نظر کرم فرماتے رہے' خواہ موضوع کچھ ہی کیول نه ہواور پھر انداز واسلوب انتائی سو قیانه اور الفاظ و تراکیب انتنائی عامیانه' و بیں کے ایک اور دیو بندی بزرگ جن کا تعارف برادران گرامی میں ہے ایک یوں کراتے ہیں کہ ان کے مزاج میں حدت اور شدت بہت ہے اس لئے ہر جگہ بس ایک ۔

میخانه ازل میں جہان خراب میں ٹھهرا گیا نہ ایک جگه اضطراب میں

کا نمونہ ہیں اور مزاج میں شدت اور حدت کے ساتھ ساتھ تعلیٰ اور جذباتیت بھی حد درجہ کی ہے(فتوحات حیینی ص ۴۰)

عموماً اہل صدیث کو اپنی زبان میں کو سنے دینا فرض سمجھتے ہیں 'جس کے متعلق مؤلف" فیوضات" یوں رقمطر از ہیں : کہ ان کی تفسیر میں زبان آج سے تقریبادو سو سال قبل کی استعال کی گئی ہے' بالفاظ دیگر ملار موزی کی گلابی اردو میں لکھی گئی ہے (حوالہ فدکور) انہی ہزر گوار کے ایک بھائی نے جواب اللہ کو بیارے ہو گئے ہیں کافی عرصہ تک - قلعہ دیدار سنگھ کی فضاء کو اہل حدیث کے خلاف مسموم بنائے رکھااور اب ان کے تلافہ اور متعلقین اہل حدیث کے خلاف تندو تیز لب و لہجہ میں لکھے ہوئے رسائل کو چھاپ کردین کی خدمت سر انجام دے رہے ہیں' بعینہ لا ہور کے ایک محترم دیو بندی عالم نے لا ہور کی پر سکون فضا سے نالال ہو کر ایک ٹرسٹ کا قیام کیااور نام اس دیو بندی عالم نے لا ہور کی پر سکون فضا سے نالال ہو کر ایک ٹرسٹ کا قیام کیااور نام اس دلاور کی مرحوم کا امام العصر مولانا امیر سیالکو ٹی گی رد میں تالیف کردہ تھا اس طرح سے اہل حدیث کو ان کے اس عمل نیک کی سز ادی کہ انہوں نے مولانا محترم کو ہندوستان سے ہجرت کے بعد اپنے مدرسہ میں مند تدریس پیش کی تھی اور مولانا متبادل انتظام ہونے تک اس پر جلوہ افروزر ہے تھے۔

ہمارے دوست کی ہم پریہ مربانی ہے ہمارے واسطے جو کچھ ہر ایک عدونے کیا

اور تو اور خود مولانا اور لیس کا ندهلوی الیی گرامی شخصیت کا عالم بیہ ہے کہ جب تک وہ اپنے خطبات اور در ہی تقاریر میں اہل حدیث کی تر دید اور فد مت نہ فرمالیں ان کا غصہ فرو نہیں ہوتا ہی حال ان کی تصنیفات کا ہے' ابھی حال ہی میں ایک کتا بچہ جس کا نام شائد ''اجتماد و تقلید' تھادیکھنے کا اتفاق ہوا' اس میں کوئی الی بات نہیں جو مولا نااہل حدیث کے متعلق کہ سکتے اور آپ نے نہ کمی ہو' طرز تخاطب انتائی تحقیرانہ اور تو بین تمیز اور اسلوب نگارش انتائی کھر درا اور غضب آلود' اسے پڑھ کر انتائی دکھ اور افسوس ہوا اور ان خیالات پر بردی کاری ضرب لگی جو حضر ات دیوبند کے متعلق تھ' اصاغر تو تھیں مولا ناکا ند ھلوی بھر حال دیوبندی حلقہ کے ایک بلندپا یہ بزرگ ہیں' سے ہی اصاغر تو اس مولا ناکی ایک تقریر کے اقتباسات بھی کسی پر چہ میں دیکھنے کا موقع ملا' اس سے اس دکھ اور افسوس میں اور اضافہ ہوا اس طرح کئی ایک لوگوں سے ان کی عام

تقاریر کے بارہ میں معلوم ہوابعینہ صورت مولانااحمد علیؓ کے فرزنداکبراور جانشین کے بارہ میں معلوم ہوئی اور اہل حدیث کے متعلق ان کے نظریات سننے میں آئے اور اس سلسلہ میں یہ روایت سن کر بڑاہی تعجب ہوا کہ مولانااحمد علیٰ کی وفات کے بعد شیخ محمہ اشر ف' حاجی اسحاق حنیف اور میاں عبدالمجید ناظم مالیات مرکزی جمعیت اہل حدیث یا کتان حضرت مولانا کے جانشین محترم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور ان سے عرض کی کہ لا ہور میں ہمیشہ سے معمول بیر رہاہے کہ اہل حدیث اور دیوبندی منٹویار ک(اقبال یارک) میں اکٹھے عید پڑھتے ہیں' بنابریں مولا نامرحوم بھی منٹویار ک میں مولا ناغزنوی مرحوم کے پیچھے عید کی نماز پڑھاکرتے تھے'اس لئے در خواست لے کر آئے ہیں کہ تپ بھی حسب معمول نماز عید منٹویارک میں ادا کریں امامت کے فرائض مولانا محمد اساعیل صاحب امیر جمعیت اہل حدیث سر انجام دیں گے ' تو مولا نامحترم نے جواب دیا کہ میرے نزدیک تواہل حدیث کے بیچھے نماز ہی نہیں ہوتی'اس لئے منٹویارک میں عید پڑھنے کا سوال ہی پیدا نہیں ہو تا' رہی بات مولانا مرحوم کی' تووہ تواب د نیا ہے ر خصت ہو گئے اس لئے وہ جانیں اور ان کا کام! اوریہ تینوں حضر ات حیر ان ویریشان کف افسوس ملتے ہوئے افسر دہ دل واپس لوٹ آئے کہ مد توں کا اتحادیوں لمحہ میں جناب مکرم نے یارہ یارہ کر دیا۔

> گفتی که چه شد قاعده مهر و محبت رسم کهنی بود بعهد تو بر افتاد

ایک طرف توبہ عالم ہے اور ایک طرف یہ کہ ہم نے کسی دیوبندی امام کے پیچھے نماز ناجائز ہونا تو کجا بھی کراہت تک محسوس نہیں گی۔

رہ گئے مولانا خیر محمد صاحب اور مولانا قاری طیب صاحب تو یہ اہل حدیث کے در یہ کرم فرما ہیں اس لئے ان کی بات کا ہم نے بھی نوٹس ہی شیں لیا 'لیکن ہندوستان میں اس حلقہ کی چھپی ہوئی ایک کتاب مقد مہ انوار الباری کو دکھے کر دل و دماغ کے تار بھیخھلاا شھے ہیں کہ حضر ات دیوبند کو اہل حدیث ہے کس قدر کینہ اور دشمنی ہے اور کس

طرحان کی پوری کو ششوں اور کاوشوں کا مرکز و محور اہل حدیث کی نیستی اور تد میر ہے اور وہ اس عداوت میں اس حد تک چلے گئے ہیں کہ اس سب وشتم ہے امام الهند مولانا عبد الرحمٰن مبارکپوری اور محدث دور ان و مجد د مائة حاضرہ نواب صدیق خان رحمہما الله ہے لئے کر امیر المؤمنین فی الحدیث امام بخاریؒ تک کوئی بھی شخصیت محفوظ نہیں ۔

#### فلو كان رمحا واحدا لإتقيته

#### ولكنه رمع وثان و ثالث

شکھھ نہی حالت مولوی عبدالرشید نعمانی کی ہے کہ ان کے غیظو غضب کا جام جب ٹوٹتا ہے تو اہل ہے حدیث پر ٹوٹتا ہے اور کھر وہ غیظ و غضب میں بڑی ہے بڑی عظیم المرتبت ہستی پر چھینٹے دینے سے باز نہیں رہ سکتے 'انہوں نے بڑوں بڑوں کو معاف نہیں کیا ان سب چیزوں کے باوصف ہم نے بھی اینے اول الذکر نقطہ نظر کو متاثر نہیں ہونے دیا اور ہمیشہ کی طرح بھی اس مکتبہ فکر سے بگاڑنے کی سیں سوچی کہ ان میں مولانا حسین علی رحمۃ اللّٰہ علیہ کے تلامٰہ ہ ایسے اہل تو حید کے اتحاد کے دامی اور مولانا مفتی محمد شفیع ایسے فرقہ برستی کے مخالف لوگ موجود ہیں اور اس وجہ سے ان حضر ات ہے ہمیشہ ملا قات کے شائق اور متمنی رہے اور حرمین میں بکثر ت ان سے ملا قاتیں بھی رہیں 'اگر چہ مولاناغلام اللہ خان کے پرچہ '' تعلیم القر آن ''میں شاید ان کی بے خبری کی بنا پر مجھی مجھی اہل حدیث پر طنز و تعریض چھپتی ہی رہتی ہے 'جس طرح مولا نا مودودی ایے درس قرآن میں اپنی حنفیت کی بنایر گاہے بگاہے اہل حدیث کو نوازتے رہتے ہیں اور ''ایشیا''و'''آئین'' کے ذریعہ اس کی شہرت ہو تی رہتی ہے لیکن اس سلسلہ میں سب ہے زیادہ چوٹ جو دل یہ لگی اس کا سبب مولانا مفتی محمد شفیع صاحب کے رسالہ "البلاغ" کے شارہ نمبر • ابابت ماہ جنوری میں درج شد ہ ایک مضمون ہے اور یہی مضمون ان سطور کا محرک بناہےاس میں اہل حدیث پر جو د شنام طرازی اور الزام تراشی کی گئی ہےاس کاذ کر تو آ گے آئے گا'اس وقت مدعاء گزارش یہ ہے کہ یہ مضمون اس محترم بزرگ کے پرچہ میں شائع ہواہے جس کے "اتحاد امت" پر لکھے گئے مضمون کی سیاہی بھی ابھی خشک

نہیں ہو گی اور جس سے میں اس قدر متاثر ہوا تھا کہ جب مفتی صاحب محترم نے مدینہ یو نیورٹی کے ایک پر وفیسر جناب عطیہ سالم کے ہاں دیگر احباب کے ہمراہ مجھے اس کے عربی ترجمہ کے متعلق ارشاد کیا تھا تو میں نے فوراا پنی امادگی کا اظہار کرتے ہوئے ان سے مسودہ لے لیا تھا اور جس کی بنا پر میں ہمیشہ مفتی صاحب کی مدینہ منورہ میں آمد پر ان کے پاس حاضر ہو تا اور ان کی صحبت سے استفادہ کی کوشش کرتا 'اور محترم کے صاحبزادہ گرامی اس کے گواہ ہیں 'ان کے پرچہ میں اہل جدیث کے خلاف اس فتم کے بیسر ویا ہے بنیاد اور تندو تلخ مضمون کا چھپنا کم ان کم مجھ ایسے مخلصوں کے لئے ایک سانحہ سے کم نمیں 'اس مضمون نے میر کی طرح کے گئی ایک ان لوگوں کے دلوں کو سخت مجر و ح اور جذبات کو شدید کچلا ہے جو اتحاد امت کے بہت بڑے خواہش مند اور خصوصا بیل توحید کی بیگا نہ جو اتحاد امت کے بہت بڑے خواہش مند اور خصوصا بیل توحید کی بیگا نہ ہو البلاغ "کے بیورت مکالمہ "البلاغ "کے بنوری کے شارہ میں چھیا ہے۔

ٹنڈوالہ یار کے شخ الحدیث مولاناظفر احمد صاحب عثمانی کا ہے اور اس کا موضوع شاعری کی زبانی وہی "جرمی" ہے جو اہل حدیث عام کیا کرتے ہیں کہ خونے نہ کردہ ایم و کسے رانہ کشتہ ایم جرم ہمیں کہ عاشق روئے تو گشتہ ایم

ورسه

که یارال دیگر رامی پرستند

یعنی تقلیداور عنوان ہے:

## تقلید کے بارہ میں ایک گفتگو

مولانااس من گھڑت اور جھوٹے قصہ میں لکھتے ہیں کہ ہمارے حضرت مولانا خلیل احمد صاحب کا ایک بھانجا مظاہر العلوم سے فارغ ہونے کے بعد کسی اہل حدیث ڈاکٹر کے پاس ملازم ہو گیااور تین برس بعداس نے حنفیت سے بیزار ہو کر جماعت اہل حدیث میں شمولیت اختیار کرلی' مظاہر العلوم کے اسانڈہ نے اس کے شبہات دور کرنے کی بہت کوشش کی لیکن وہ کامیاب نہ ہوسکے آخر میں میرے ساتھ گفتگو ہوئی اور میں نے اس سے بوچھا کہ تمہارا مسلک کیا ہے تو اس نے جواب دیا کہ عمل بالحدیث الصحیح! میں نے کہا عمل بالقر آن نہیں تو اس نے کہاوہ تو ہے ہی 'میں نے جواب دیا "
دیم تو تم نے بات بنائی ہے ورنہ واقعہ یہ ہے کہ اہل حدیث قر آن پر عمل نہیں کرتے "(ابلاغ حصہ ۲۲ شارہ 'ابابت جنوری ۱۹۲۸ء)

خط کشیدہ الفاظ کو دوبارہ ملاحظہ سیجے اور دیکھے کہ سینوں میں اہل حدیث کے خلاف
کس طرح لاوا لیک رہاہے 'مندر جات پر گفتگو سے پہلے اس بات کا تذکرہ بے جانہ ہوگا کہ
مولانا ظفر احمد عثمانی کا شار دیوبند کے چوٹی کے علماء میں ہو تاہے اور بیسیوں سال سے وہ
مند تدریس کو سنبھالے ہوئے ہیں اور کئی ایک کتابوں کے مصنف بھی ہیں 'لیکن اہل
حدیث کی مخالفت میں سطحیت کا بی عالم ہے کہ اس قدر پست الفاظ ہو لتے ہوئے کی قتم
کی ہچکچاہٹ محسوس نہیں کرتے اور اتنا بڑا الزام تراشتے ہوئے خوف خدا بھی پیش نظر
نہیں رہتا 'قرآن پر کون عمل نہیں کرتا ہے ؟ بیہ تو ہم عرض کریں گے ہی لیکن اس وقت
نہ بات بے محل نہ ہوگی کہ مولانا عثمانی ساری عمر اہل حدیث کے خلاف لکھتے اور بولئے
یہ بات بے محل نہ ہوگی کہ مولانا عثمانی ساری عمر اہل حدیث کے خلاف لکھتے اور بولئے
رہے اور خدا نے ان کو د نیا میں ہی اس کا بدلہ دیا ہے کہ بیٹوں نے حدیث کی مخالفت شعار
کرلی ہے 'باپ اہل حدیث کی تردید میں لکھتے اور بولئے ہیں گویا کہ جس عمارت کی نیو باپ
نے رکھی تھی بیٹوں نے اسے استوار کردیا ہے ۔

اب کے جنوں میں فاصلہ شاید نہ کچھ رہے
دامن کے چاک اور گریبان کے چاک میں
یہ کیسے ہو سکتاہے کہ امام بخاریؓ پر زبان طعن واراز کرنے والوں کے گھر وں اور
مدرسوں میں صحیح بخاریؓ کی احادیث کو مانے والے پیدا ہوں اور پر وان چڑھیں ۔
مدرسوں میں صحیح بخاریؓ کی احادیث کو مانے والے پیدا ہوں اور پر وان چڑھیں ۔
سقونی و قالوا لا تعن لو سقوا! جبال سراۃ ما سقت لعنت
اب ذرا مولانا عثمانی کے اس بتان کو دیکھئے کہ اہل حدیث قرآن پر عمل نہیں
کرتے 'سب سے پہلے ہم ان دلاکل کا تجزیہ کریں گے جو مولانانے اہل حدیث کے

## قرئن پر عمل نہ کرنے کے ثبوت میں پیش کئے ہیں-

## فاتحه خلف الامام

پہلی دلیل مولانانے یہ پیش کی ہے

کہ قرآن میں آتاہے:

اس سے معلوم ہواکہ امام کے ساتھ ساتھ قرائت نہ کرنا چاہئے بلکہ قرآن کو سننا اور خاموش رہنا جاہئے -

گویا مولانا کے نزدیک اہل حدیث امام کے پیچھے سورہ فاتحہ پڑھ کر قرآن کی مخالفت کرتے ہیں اور اس کے عکم کو نہیں ماننے حالا نکہ مولانا کو اس بات کا علم ہونا چاہئے کہ امام کے پیچھے سورہ فاتحہ پڑھنے کا حکم خود صاحب قرآن محمد اکرم سے نے دیا ہوا دیا ہو اللہ نے لیا ہو کے اور یہ ممکن ہی نہیں کہ ناطق وحی اوروہ ذات جن کی حفاظت کاذمہ خود اللہ نے لیا ہو کوئی عمل خلاف قرآن کریں چنانچہ عبادہ بن الصامت روایت کرتے ہیں :

(یہ روایت تر مذی ابوداؤد وغیرہ کتب حدیث میں موجود ہے اور امام ابوداؤد' تر مذی' دار قطنی' ابن حبان حاکم اور بیمعی وغیر ہ نے اسے صحیح حدیث قرار دیا ہے' حوالہ کے لئے دیکھئے التلخیص الخبیر الحافظ ابن حجرؒ )۔

اورابو ہریرہ رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے:-

"عَنِ النَّبِيِّ عَنِيْكَ قَالَ مَنْ صَلَى صَلاَةً لَمْ يَقُواۤ فِيهَا بِأُمِّ الْقُرْآنِ فَهِيَ خِدَاجٌ ثَلاَثًا غَيْرُ تَمَامٍ فَقِيلَ لأبي هرَيْرَةَ إِنَّا نَكُونُ وَرَاءَ الإِمَامِ فَقَالَ اقُرأَ بِهَا فِي نَفْسِكَ " (رواه مسلم)

'کہ نبی ﷺ نے فرمایا جس نے کوئی بھی نماز پڑھی اور اس میں سورہ فاتحہ نہ پڑھی تو اس کی نماز ناتھام - حضرت پڑھی تو اس کی نماز ناتھ سے بے حدیث من کر سائل نے کہا کہ جب ہم امام کے پیچھے ہوں تو اس وقت کیا کریں؟ آپ نے فرمایا' اس وقت سورہ فاتحہ آہتہ پڑھو' یہ حدیث سیجے مسلم میں موجود ہے۔"

اوراسی طرح آپنے یہ بھی فرمایا کہ:

"لا صَلاَةَ لِمَنْ لَمْ يَقُرأُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ"

"نماز بغیر فاتحہ کے ہوتی ہی نہیں-" ( بخاری "مسلم" نزیدی "نسائی " ابن اج" )
اور شارح بخاری امام کر مانی اور شارح بخاری امام قسطلانی دونوں لکھتے ہیں کہ یہ
حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ سورہ فاتحہ کا پڑھنا ہر آیک پر واجب ہے خواہ وہ امام ہو '
مقتدی ہو'یا کیلا ہو' اور چاہے نماز سری ہویا جمری (قسطلانی و کر مانی )
اور اسی وجہ سے تحکیم ہند شاہ ولی اللہ نے کیا خوب کہا ہے ۔

علمے کہ نہ ماخوذ ز مشکوۃ نبی است واللہ کہ سیرانی ازال تشنہ لبی ست

اور اس سے بھی عجیب تربات ہیہ ہے کہ خود خداوند ذوالجلال نے اس آیت کے آگے دوسری آیت میں فرمادیاہے :- ﴿ وَاذْكُرُ رَبُّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُعًا وَخِيفَةً وَ دُونَ الْجَهْرِ مِنْ الْقَوْلِ الْعَدُو وَ الْجَهْرِ مِنْ الْقَوْلِ الْعَدُو وَ الْآصَالِ وَلاَ تَكُنْ مِنْ الْغَافِلِينَ ﴿ (الْأعراف ٢٠٥) 

'ك دل مين آست آست بلند آوازنه كرتے ہوئے صبح وشام (ك يہ جرى نمازوں كے او قات بين) پڑھتے رہواور (چپ كرك) غافلوں ميں سے نه ہوجاؤ۔"

اس لئے قرآن پر تووہ عامل نہ ہواجس نے سور وُ فاتحہ کوامام کے بیچھے نہ پڑھا'نہ کہ وہ جس نے سور وُ فاتحہ پڑھی۔

وہ الزام ہم کو دیتے تھے قصور اپنا نکل آیا

اور طرفہ تماشہ یہ ہے کہ احناف کے تین بڑوں میں سے ایک امام محد کے متعلق حفیہ کے مشعلق حفیہ کے مشعلق حفیہ کے مشعور امام مرغینانی ہدایہ میں رقمطراز ہیں:

"و يستحسن على سبيل الإحتياط فيما يروى عن محمد"

''کہ امام مُحدِّ کے نزدیک امام کے بیچھے سورہ فاتحہ احتیاطًا پڑھناا چھا فعل ہے'' توگو ما

این گنابییت که در شهر شانیز کنند

اگر مخالفت قرآن کی دلیل قرأت فاتحہ خلف الامام ہی ٹھسری توالزام سے ان کا دامن بھی آلودہ ہوئے بغیر نہ رہ سکا کہ فقہ کا بیشتر حصہ جن کار بین منت ہے اور جن کے متعلق باربار فقہی کتابول میں آتاہے :

"و الفتوى على قول محمد"

کہ خفی مذہب کا فتوی امام محد کے قول پرہے۔

دم اخیر ہے اے داغ توبہ کر توبہ کہ روسیاہ ابھی اختیار باقی ہے قربان پر کون عمل نہیں کرتا

مولانا عثانی نے اہل حدیث کو الزام دیا تھا کہ وہ امام کے پیچھے سور وَ فاتحہ پڑھ کر

قر آن کیم کی آیت: ﴿وإذا قری القرآن...﴾ پر عمل نہیں کرتے اور ہم نے مخصراً ثابت کر دیا ہے کہ امام کے بیجھے سور ہ فاتحہ کا پڑھنا عین منشاء نبوت اور مطابق قر آن ہے کہ آ مخصرت (فداہ روی ) کی اس کے بارہ میں صراحت آگئ ہے 'اب ذرا احناف کو دیکھئے کہ بغیر کسی استناد کے کس طرح قر آن کیم کی اس آیت کی کھلم کھلا فلاف ورزی کرتے ہیں' فاوی عالمگیری کہ حفی فد ہب کا بہت بڑا ما فذو مصدر ہے اس میں ہے کہ امام کے قرائت شروع کرنے کے بعد مقتدی سجانک اللہ پڑھ سکتا ہے میں ہے کہ امام کے قرائت شروع کرنے کے بعد مقتدی سجانک اللہ پڑھ سکتا ہے حدیث نے جورسول اللہ علی کے حسب ارشاداور قرآن کے حسب فرمان امام کے بیچھے صدیث نے جورسول اللہ علی ہی یا احناف نے جو بغیر کسی سند کے قرائت امام کے بیچھے سورہ فاتحہ کی قرائت کے قائل ہیں یا حناف نے جو بغیر کسی سند کے قرائت امام کے وقت سجانک اللہ پڑھنے کی اجازت بخشے ہیں ؟ ۔

ستعلم ليلى اى دين تداينت و اى غريم فى التقاضى غريمها! اور فقد حفى كى مشهور درى كتاب "منية المصلى" بين تويمال تك فرماديا به "و عن الفقيه أبى جعفر إذا أدرك الإمام فى الفاتحة يثنى بإتفاق ذكره فى الذخيرة"

'کہ فقیہ ابو جعفر فرماتے ہیں'جب مقتدی اسے عالم میں نماز میں شامل ہو کہ امام سور و فاتحہ کی تلاوت کر رہاہے تو وہ ثناء (سبحانك اللهم) پڑھے اور اس میں کسی کا ختلاف نہیں (صاحب منیۃ کہتے ہیں) کہ یہ روایت ذخیر و میں موجودے''

ادر کبیری میں ہے کہ امام ابو یوسف کے نزدیک سورہ فاتحہ ہی نہیں بلکہ اگر کسی دوسر می سورہ کی تلاوت کر رہا ہوتب بھی مقتدی ثناء پڑھے (حوالہ کے لئے دیکھئے حاشیہ منیة المصلی ص ۲۵ مطبوعہ نو لکشور)

مولانا عثمانی اور قارئین انصاف فرمائیں اگر اہل حدیث امام کے بیچھے سور وُ فاتحہ پڑھ کر قرآن کے مخالف بن جاتے ہیں توامام ابو جعفر اور امام ابویو سف امام کے بیچھے پڑھ

كركيول نهيس؟

دل میں ساگئ ہیں قیامت کی شوخیاں دو چار دن رہا تھا کسی کی نگاہ میں!

اوریہ بات ایک لطیفہ سے کم نہ ہوگی کہ مولانا عثمانی اہل حدیث کے قر آن پر عامل نہ ہونے کے اثبات میں اپنے تین بروں میں سے دو (امام محمد اور امام یوسف )کو ہم مجرمول کے کثیرے میں کھڑ اکر دیا۔

مختسب داند کہ حافظ ہے خورد و آصف ملک سلیمان نیز ہم

اور اہل حدیث پر تو فرد جرم لگانہ ہو سکے لیکن دو تہائی حنفیت سے ضرور ہاتھ دھو بیٹھے۔

> عشق تو قائم نہ ہوا آپ سے اور ہی کچھ بیشہ کیا چاہئے

مولانا عثانی کواگر ان لوگوں اور مسائل کی فہرست مرتب کرنا ہی تھی جو قرآن پر عمل نہیں کرتے یا قرآن کے مخالف ہیں توانہیں اپنے فقہاء اور فقہ سے ہی بیسیوں لوگ اور مسائل مل جاتے تکما سیجئ-

سردستاس آیت زیر بحث ﴿ وافدا قرئ القرآن ﴾ پر عمل نه کرنے والے ایک اور حفی فقیہ وعالم کا تذکرہ کئے دیتے ہیں 'جونہ صرف بید کہ اس پر عمل ہی نہیں کرتے بلکہ برسر منبراس کے حکم کے مانے تک سے انکاری ہیں اور وہ ہیں اصول فقہ حفی کی مشہور درسی کتاب کے مصنف ملا جیون ' وہ فرماتے ہیں کہ آیت ﴿ وافدا قرئ القرآن ﴾ آیت ﴿ فاقرؤا ماتیسو من القرآن ﴾ سے متعارض ہے 'اس لئے دونوں کا کھر آن ﴾ معارض کی وجہ سے گر جائے گا اور دونول پر عمل نہیں ہوگا اور ان کے اپنے الفاظ ہیں :-

"أن الآيتين إذا تعارضتا تساقطتا... مثاله قوله تعالى فاقرؤا ما

تيسر من القرآن مع قوله تعالى وإذا قرئ القرآن فاستمعوا له وانصتوا فإن الأول بعمومه يوجب القراءة على المقتدى والثانى بخصوصه ينفيه و قد وردا في الصلاة جميعاً فتساقطا "

" یعنی جب دو آیتوں کے درمیان تعارض پیدا ہو جائے تو دونوں کا تھم ساقط ہو جاتا ہے اوراس مثال فاقر ؤا من تیسر من القر آن اوروا ذا قرئ القرآن ہے کہ پہلی آیت مقتدی پر قرأت واجب کرتی ہے اور دوسری آیت قرأت سے روکتی ہے اور دونوں آیات نماز کے بارہ میں نازل ہوئی ہیں' اس لئے دونوں پرعمل نہیں کیا جائے گا"(نور الانوار ص ۱۹۳ مطبوعہ جمیدی کا نیویی) ہے ہے کا لفت قرآن دند نے اور طنطنے کے ساتھ ۔

نہ آپ آئے نہ ہم آئے کہیں سے پیینہ پونچھے اپنی جبیں سے

## کیابلند آوازہے آمین کہنا قر آن کے منافی ہے

کتنے شیریں میں ترے لب کہ رقیب گالیاں کھا کے بے مزہ نہ ہوا

اہل حدیث کے قرآن پر عامل نہ ہونے کے ثبوت میں مولانا عثمانی نے دوسری دلیل میہ پیش کی ہے کہ اہل حدیث اونجی آواز سے آمین کہتے ہیں حالا نکہ آمین دعاہے اور دعائے متعلق قرآن حکیم میں آباہے :

﴿ أَدْعُوا رِبِّكُمْ تَضَرُّعًا وَ خُفْيةً ﴿

اینےرب سے عاجزی کے ساتھ آہتہ آہتہ دعاکرو-

مولاناابل حدیث کے خلاف عناد ہیں اس قدر آگے چلے گئے ہیں کہ انہوں نے اہل حدیث پر فرد جرم عائد کرنے کے لئے ایک ایک دلیل تراش لی۔ جس کی آئمہ احناف اور مقد مین حفیہ میں سے کسی کو خبر نہ ہو سکی اور وہ اس جوش میں اس قدر خود فراموش ہو گئے کہ اتنا بھی نہ سوچا کہ اس سم رانی کی زد کس کس پر پڑے گی اور تواوراگر قر آن حکیم کی بے شارولا تعداد آیات پر ایک نظر ڈال لیتے جود عابالحجر کے متعلق وارد ہوئی ہیں۔ تو بلند آواز سے دعابالحجر کو منافی قرآن نہ بتا ہے اور نہ ہی اس آیت کاوہ ترجمہ و مفہوم لیتے۔ جو اب صرف اہل حدیث کو مطعون کرنے کے لئے لیا ہے کہ بصورت دیگر اس آیت ہیں اور دوسری آیات میں تضاد پیدا ہوتا ہے۔ جس سے کلام خالق متعال منزہ و مبر اہے اور جس کی بر اُت و تنزیمہ کی شمادت خود اصد ق القائلین نے ان الفاظ میں دی ہے :

﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلاَفًا كَثِيرًا ﴾

"بيه قرآناً گرغير الله كانازل كرده بوتاتواس مين تضادوا ختلاف بوتا"

چونکہ اس میں تضاد اور اختلاف نہیں ہے۔اس لئے ثابت ہواکہ یہ اللّٰہ کا نازل کردہ ہے اوروہ آیات وہ ہیں جن سے آواز بلند دعاما نگنا ثابت ہے 'چنانچہ باری تعالیٰ ارشاد نہیں ہیں جن سے آواز بلند دعاما نگنا ثابت ہے 'چنانچہ باری تعالیٰ ارشاد

فرماتے ہیں :

﴿ وَ لَقَدُ نَادَانَا نُوحٌ فَلَنِعُمَ الْمُجِيبُونَ ﴾ (الصافات ٥٧) "اور جمیں نوح نے بآواز بلند پکار ااور جم نے اس کی دعا کو شرف قبولیت بخشا-" ایک اور مقام پر فرمایا:

﴿ وَنُوحًا إِذْ نَادَى مِنْ قَبُلُ فَاسْتَجَبُنَا لَهُ ﴾ (الأنبياء ـ ٧٦) "اور نوح (كوياد كرو) جب اس نے بلند آواز سے پكارا تو ہم نے اس كى پكار كو قبول كيا-"

حضرت ایوب علیہ السلام کے متعلق فرمایا:

﴿ وَ أَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَنِّي مَسَّنِي الضُّرُّ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ ﴿ وَ أَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَنِّي مَسَّنِي الضُّرُّ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ (الأنبياء ـ ٨٣)

"اورایوبٹ کہ اس نے بلند آواز سے دعا کی (اے اللہ) مجھے تکلیف ہے کینچی اور تو بہت رحم کرنے والا ہے (میری تکلیف کودور کر دے)" اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

> ﴿ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِنْ ضُرَّ ﴾ (الأنبياء ـ ٨٤) "ہم نے اس كى دعا قبول كرلى اور تكليف دور كر دى - " اسى طرح حضرت يونس عليه السلام كے متعلق فرمايا:

﴿ فَنَادَى فِي الظُّلُمَاتِ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنتُ مِنْ الظَّالِمِينَ ﴾ (الأنبياء ـ ٨٧)

یہ اوراس قتم کی بیسیوں آیات اور ہیں'اس سب میں دعا کو بصیغہ نداء ذکر کیا ہے اور نداء عربی میں آواز بلند کو کہتے ہیں چنانچہ امام راغب اصفهمانی فرماتے ہیں:

"نداء رفع الصوت و ظهوره"

کہ نداء کے معنی آواز کا بلند کرنا اور اس کا ظاہر کرنا ہے۔ (مفر دات امام راغب ص۵۰۵ مصطفیٰ بانی حلبی)

اور لغت عرب کے امام ابن منظور افریقی مصری فرماتے ہیں:

"النداء ممدود الدعاء بارفع الصوت وفلان اندى صوتا عن فلان أي أبعد مذهباً و أرفع صوتاً"

"کہ نداء کے معنی بلند آواز سے پکار نے کے بیں اور فلان أندی صوتاً من فلان کا معنی ہے کہ فلال کی آواز فلال سے بلند اور دور رس ہے" (لسان العرب جلد ۲ص کے ۱۸ اط بولاق)

اور صاحب مجمع بحارالانوار لکھتے ہیں (أندی صوتا أی أدفع و أعلی) کہ اندی صوتا أی أدفع و أعلی) کہ اندی صوتا کا معنی بلنداوراونجی آوازوالا ہے (مجمع بحار الانوار جلد ۳ صفحہ ۳۵ سطبعہ نول کشور) اور خود قر آن خکیم میں بھی اس کی بے شار مثالیں موجود ہیں کہ نداء بلند آواز کو کہتے ہیں۔

اسی طرح سور وُاعراف میں اصحاب الجنت' اصحاب الاعراف اور اصحاب النارکی آپس کی بات چیت کو بھی بلفظ نداء ہی ذکر کیاہے :

﴿ وَنَادَى أَصْحَابُ الْجَنَّةِ أَصْحَابَ النَّارِ ﴾

اور

﴿ وَنَا دَى أَصْحَابُ الْأَعْرَافِ رِجَالاً ﴾

اور

﴿ وَ نَادَى أَصْحَابُ النَّارِ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ ﴾

کہ جنتیوں نے دوز خیوں کو کہااور اعراف والوں نے دوز خیوں کو پکار ااور دوز خیوں نے جنتیوں نے جنتیوں سے سوال کیااور ظاہر ہے کہ ایک دوسر سے سے بات 'سوال اور مخاطب بغیر آواز بلند کئے ہو نہیں سکتی' اس لئے اس بات کو تشکیم کئے بغیر جارہ نہیں کہ نداء کے معنی

اوراس بات کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا کہ قرآن حکیم میں کوئی حکم وارد ہواور مبین قرآن حکیم میں کوئی حکم وارد ہواور مبین قرآن اور حامل وحی عظافہ اس کے خلاف کریں 'حالا نکہ آمین بلند آوازہ کہ نانہ صرف یہ کہ خود آنخضرت عظافہ سے ثابت ہے بلکہ آپ نے اپنے صحابہ کوادنچی آوازہ سے کہنے کا حکم دیا ہے۔

چنانچه حضرت واکل بن حجر رضی الله عنه روایت کرتے ہیں:

"كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكُ إِذَا قَرَأَ (وَلاَ الضَّالَينَ) قَالَ آمِينَ وَرَفَعَ بِهَا صَوْتَهُ" (رواه ابو داؤد)

''رسول اکرم ﷺ جبولاالضالین پڑھ لیتے توبلند آواز ہے آمین کہتے۔امام ابوداؤد نے اس حدیث کو نقل کیا۔''

اور حضرت ابوہر برة رضى الله عنه فرماتے ہیں:

"وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ إِذَا قَالَ (غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَالاَ الضَّالِينَ) قَالَ آمِينَ حَتَّى يَسْمَعَهَا أَهْلُ الصَّفِّ الأَوَّلِ فَيَرْتَجُ بِهَا الْمَسْجِدُ" (رواه ابوداؤد)

''رسول اَلله عَنِينَ غير المغضوب عليهم ولا الضالين برِّ صنے كے بعد اس زور سے آمين كہتے كہ بعد اس زور سے آمين كہتے كہ بہلی صف والے اسے سن ليتے ادر اس كی آواز سے مسجد گونج اٹھتی'' پير وايت بھی سنن ابی داؤد میں موجود ہے۔

ابن ماجه میں جوروایت آتی ہے اس کے الفاظ یہ ہیں:

"كان رسول الله على إذا قال (غير المغضوب عليهم ولا الضالين) قال آمين حتى يسمعها أهل الصف الأول فيرتج بها

المسجد" (رواه ابن ماجة)

"رسول الله عظی غیر المغضوب علیهم ولا الضالین پڑھنے کے بعد اس زور سے آمین کتے کہ پہلی صف والے اسے سن لیتے اور اس کی آواز سے مسجدگو نجائھتی" اور بی وجہ ہے کہ امام ابو حنیفہ رحمہ اللّٰد کے استاد امام عطاء رحمہ اللّٰد جو بلند پا بیہ تابعی ہیں فرماتے ہیں:

'أدركت مائتين من الصحابة في هذا المسجد إذا قال الإمام (ولاالضالين) سمعت لهم ضجة بآمين" (رواه البيهقي) "مين ني الله في فداه البووامي) كووسوصحابه رضي الله عنه كوباياكه وه امام شمين ني عليه في فداه البووامي) كودسوصحابه رضي الله عنه كوباياكه وه امام كولا الضالين كمن كوباياكه وه امام على الله قواز من آمين كمت "(امام بيمق ني الله روايت كياب)

اور صیح ابن حبان میں ہے:

"أدركت مائتين من أصحاب النبى الله في هذا المسجد. يعنى مسجد الحدُّرام. إذا قال الإمام و لا الضالين رفعوا أصواتهم بآمين" "عطاء رحمه الله فرمات بين كه مين في اس مسجد - يعنى مسجد حرام - مين (بيت الله) مين دوسوصحابه كوپايا كه جب امام والاالضالين برُّ ه ليتا تووه با واز بلند آمين كت "

اور صحابه كابلند آوازي آمين كهنااس وجه سے تھاكه انهوں نے اپنے كانوں سے ناطق و حى كو آمين بالجمر كتے ساتھااور نه صرف يه بلكه انهيں يه فرمان مصطفوى ياد تھا:

(إذَا قَالَ الإِمَامُ (غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلاَ الضَّالِينَ) فَقُولُوا آمِينَ فَإِنَّهُ مَنْ وَافَقَ قَوْلُهُ قَوْلُ الْمَلاَئِكَةِ غُفِرلَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ (رواه البحارى في جهر الماموم بالتامين)

"جب امام آمین کے توتم بھی آمین کہوکہ جس کی بات فرشتوں کی بات سے مل گئی اس کے اگلے گناہ معاف کر دیئے گئے" امام بخاریؓ نے اس حدیث کو باب ''مقتدی بآ واز بلند آمین کھے'' میں روایت کیا :

شارخ بخاری امام قسطلانی اور شارح بخاری امام ابن حجر عسقلانی فرماتے ہیں کہ اس حدیث میں آمین بالجمر کہنے کا حکم آیا کیونکہ :-

"والقول إذا وقع به الخطاب مطلقا حمل على الجهر و متى أريد به الإسرار و حديث النفس قيد به ذلك" (قسطلانى و فتح البارى) "ك قول ك لئ جب صيغه مخاطب مطلقاً آئ تواس سے مراد قول بالجمر مو تا ہے اور جب قول سے مراد قول مخفی یادل کی بات ہو تواس وقت قول کے ساتھ کوئی قید بھی ہوتی ہے۔"

الله گواه که گر جرم ماجمین عشق است گناه محبر و مسلمال به جرم ما عشد

اوریہ تو آمین کے بارہ میں ہے جس کے دعا ہونے یانہ ہونے میں علاء کا اختلاف ہے اور جسے خود احناف کے اہم متبوع امام ابو حنیفہ دعا نہیں کہتے جیسا کہ شخ الاسلام کرالمعروف خواہر زادہ نے شرح مبسوط میں ذکر کیا ہے:

"وروى عن أبى حنيفة رحمه الله أنه قال لا يؤمن الإمام بآمين إنما يقوله المأموم و ذلك لأن الإمام داع والمأموم مستمع و إنما يؤمن المستمع لا الداعى كما فى سائر الأدعية خارج الصلاة" "امام ابو حنيفه فرمات بين كه امام آمين نه كه صرف مقتدى كه يونكه امام دعاما نكن والا به اور مقتدى سننے والا كمتا بلكه سننے والا كمتا كم جيساكه تمام او عيه مين معمول ب

اور تقریباً یمی روایت ملا عبدالحکیم سیالکوٹی حنفی نے بیضاوی کے حاشیہ میں درج کی ہے اور دیگر بہت سے علماء کا بھی یمی خیال ہے کہ آمین دعا نہیں بلکہ خاتمہ دعا ہے جسیا کہ تفسیر معالم النز میل وغیرہ میں حضرت ابن عباس اور حضرت قادہ اور ابوداؤد میں حضرت زہیر اور تغییر بیضاوی میں حضرت علی رضی اللہ عنہ سے منقول ہے اور طاہر پٹنی صاحب مجمع البجار کا بھی نظریہ ہے لیکن رسول اللہ عظی سے توان او عیہ کوبآ واز بلند پڑھنا بھی ثابت ہے جن کے دعا ہونے میں کسی کو کوئی شبہ نہیں چنانچہ اصح الکتب بعد کتاب اللہ بخاری شریف میں ہے:

"عن سَهْلِ بْنِ سَعْدِ قَالَ كنا مع رسول الله ﷺ في الْحَنْدَق وهم يحفرون و نحن نَنْقُلُ التُرَابَ عَلَى أَكْتَافِنَا فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ اللّهُ عَنْشُ الآخِرَةِ فَاغْفِرْ لِلْمُهَاجِرِينَ وَالأَنْصارِ" اللّهُ عَنْشُ إلاَّ عَنْشُ الآخِرَةِ فَاغْفِرْ لِلْمُهَاجِرِينَ وَالأَنْصارِ" "للّهُ عَنْشُ إلاَّ عَنْشُ الآخِرة فَاغْفِرْ لِلْمُهَاجِرِينَ وَالأَنْصارِ" "سل بن سعدروايت كرت بي كه بمرسول الله عَنْفَ كَ ساتھ خندق ميں ماضر تھ يُجھ لوگ كهدائى كررہ عظور بم كهدى بوئى منى كوكندهوں پر ماضر تھ يُجھ لوگ كهدائى كررہ عظاور بم كهدى بوئى منى كوكندهوں پر الله الله عَنْ هور ہے تھے كه رسول اكرم عَنْ فَيْ مَاياكِ الله ذندگى آخرت كى زندگى ہے تو مها جرين اور انصار كو بخش دے۔"

اورایک روایت میں آنخضرت کی دعا کے الفاظ اس طرح آتے ہیں:

اللهم ان العیش عیش الآخرة فاغفر للأنصار والمهاجره اور بخاری شریف کی ہی ایک دوسری روایت میں ہے حضرت براء رضی الله عنه

فرماتے ہیں:

"كَانَ النَّبِيُّ عَلِي اللَّهُ التُّرَابَ يَوْمَ الْحَنْدَقِ حَتَّى أَغْمَرَ بَطْنَهُ أَوِ اغْبَرَّ بَطْنُهُ يَقُولُ:

وَاللَّهِ لَوْ لاَ اللَّهُ مَا اهْتَدَيْنَا وَلاَ تَصَدَّقُنَا وَلاَ صَلَيْنَا فَأَنْزِلَنْ سَكِينَةً عَلَيْنَا وَثَبِّتِ الأَقْدَامَ إِنْ لاَقَيْنَا وَثَنَا الْأَلَى قَدْ بَغُوا عَلَيْنَا إِذَا أَرَادُوا فِتْنَةً أَبَيْنَا إِذَا أَرَادُوا فِتْنَةً أَبَيْنَا إِذَا أَرَادُوا فِتْنَةً أَبَيْنَا إِنَّ الْأَلَى قَدْ بَغُوا عَلَيْنَا إِذَا أَرَادُوا فِتْنَةً أَبَيْنَا أَنَا اللَّهُ اللَّلَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

ورَفَعَ بِهَا صَوْتَهُ أَبَيْنَا أَبَيْنَا" وفي رواية يمدبها

'کہ نی ﷺ غزوہ خندق پر خود مٹی ڈھور ہے تھے یہاں تک کہ آپ کا بدن مبارک خاک سے اٹ گیا تو آپ آپ کا بدن مبارک خاک سے اٹ گیا تو آپ ﷺ نے فرمایا خدا کی قشم اگر خدا کی رہنمائی

نہ ہوتی تو ہم راہ راست پرنہ آسکتے 'اور نہ صدقہ کرتے اور نہ نماز پڑھتے 'اے اللہ ہم پر اپنی سحینت نازل فرما اور جنگ کے وقت ہمیں ثابت قدم رکھ ان لوگوں (کفار) نے ہم پر زیادتی کی ہے اور انہوں نے ہمیں فتنہ میں مبتلا کرنا چاہا تو ہم نے انکار کر دیا' (حضرت سمل رضی اللہ عنہ کہتے ہیں) آخر میں حضور عظیمہ آواز کو بلند کر دیتے تھے۔''

اور غزوہ خیبر میں پچھ اس قتم کی دعا آپ نے حضر ت عامر بن اکوع سے سنی اور فرمایا" برحمہ اللہ" ( یعنی حضر ت عامر اس غزوہ میں شہید ہو جائیں گے ' تفصیل کے لئے صحیح مسلم غزوہ خیبر روایت مسلمہ بن الا کوع –

اور اگر اس کے علاوہ حضور اکر م ﷺ کی اور دعاؤں کے متعلق معلوم کرنا ہو تو صحاح کو اٹھا کر دیکھ لیں' بیبیوں روایات مل جائیں گی' جن سے ثابت ہو تا ہے کہ آخضر سے ﷺ بلند آواز سے دعامانگا کرتے تھے'اور خصوصاً حضر ت ربیعہ حضرت ابن عباس حضرت عائشہ رضی اللہ عنہم سے بیشار ﷺ ایک مرویات ہیں کہ انہوں نے فلان دعاسر ورکا نات سے نماز تبجد میں سی اور فلال نماز عشاء میں اور فلال فلال نماز عشاء میں اور فلال فلال نماز میں'اگر مولانا عثانی کے قول کے مطابق دعا بلند آواز سے ممنوع ہوتی تو آنخضرت ﷺ اور فیل کے مولانا کے نزدیک صاحب نشیمن جریل اور فیل کے مطابق دعا بیکیا مولانا کے نزدیک صاحب نشیمن جریل امین کواس علم کاعلم نہیں ہو ہوگا؟

چه خوابی گفت قربانت شوم تا من بمال طفتم

مولانا عثانی نے اہل حدیث کے خلاف الزام تراشی کی رومیں بہہ کریہ نہیں سوچا کہ ان کے ایک بے اصل دعویٰ ودلیل کی ذرکس کس پر پڑے گی حالا نکہ ان جیسے فاضل انسان کویہ معلوم ہونا جا ہے تھا کہ اہل حدیث کو ہمیشہ سے یہ امتیاز حاصل رہاہے کہ ان کے مسلک و مشرب میں کسی خانہ ساز چیز کا کوئی وجود نہیں اور ان کی ہر بات براہ راست قر آن و سنت کے چشمہ صافی سے ماخوذ ہوتی ہے 'ہم پوری دنیا کے علماء و فقہاء کو چیلنج و سنت کے چشمہ صافی سے ماخوذ ہوتی ہے 'ہم پوری دنیا کے علماء و فقہاء کو جیلنج دیتے ہیں کہ وہ مسلک اہلے دیث کی کسی چیز کو بھی خلاف قر آن و سنت ثابت کر کے دکھلا

دیں'اور ہم پورے و ثوق اور اطمینان قلب سے کہتے ہیں کہ دنیا کا کوئی فرد ان کی کسی ایک بات پر بھی انگلی رکھ کر نہیں کہ سکتا کہ یہ چیز تمہارے نہاں خانہ دماغ کی تخلیق ہےاور قر آن وسنت میں اس کا کوئی ثبوت نہیں۔

> بفدر وسعت مشرب بهر کس جرعه می داد ند تو در بیانه مے داری و من خون جگر دارم

مولانا نے اہل حدیث کے خلاف مقد مہ میں آمین بالجمر کو ممنوع ثابت کرنا چاہاتھا کہ قر آن کریم میں دعا بالجمر سے روکا گیا ہے 'اور ہم نے آمین بالجمر اور بلند آواز سے دعا ما نگنے کانہ صرف ثبوت مہیا کر دیا ہے بلکہ قر آن وحدیث سے بیہ بھی ثابت کر دیا ہے کہ بآواز بلند دعاما نگنا انبیاء مرسلین اور خود خاتم النبیین سیدالمرسلین کی سنت ہے۔

که آتشے که نمرد همیشه در دل ماست

مولانا نے اہل حدیث کو بلند آواز سے آمین کہنے پر قر آن سے ناواقف بتالیا تھا' حالا نکہ خود مولانا کی قر آن سے ناواقفی کا یہ عالم ہے کہ انہیں قر آن کریم کی اس آیت کا علم تک نہ ہو سکا جس میں باری تعالی نے دعامیں بہت زیادہ بلند اور بالکل بہت کے در میان آواز کواختیار فرمانے کا حکم دیا ہے ارشاد باری تعالی ہے :

﴿ وَلاَ تَجْهَرُ بِصَلاَتِكَ وَلاَ تُخَافِتُ بِهَا وَابْتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً ﴾ ﴿ وَلاَ تَجْهَرُ بِصَلاَتِكَ وَلاَ تُخَافِتُ بِهَا وَابْتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً ﴾

"دعامیں آوازنہ بہت زیادہ بلند کرواورنہ بالکل پست بلکہ در میانی آواز ہے دعا مانگو-"

اور صحیح بخاری میں امام بخاریؒ نے حرم رسول اللہ ﷺ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها سے روایت کی ہے کہ وہ فرماتی ہیں :

"أنزل ذلك في الدعا"

یہ آیت دعاکے بارے میں نازل ہو ئی ہے ( بخاری کتاب التفسیر ) اور امام ابن کثیر حضر ت عائشہ رضی اللّٰہ عنہا کی اس روایت کو نقل فرمانے کے بعد

کتے ہیں:

"كذا قال مجاهد و سعيد بن جبير و أبو عياض و مكحول و عروة ابن الزبير"

''کہ امام مجاہد' سعید بن جبیر 'ابوعیاض' مکحول اور عروہ بن زبیر کا بھی نہی قول ہے کہ یہ آیت دعاکے بارہ میں نازل ہو ئی ہے''(ابن کثیر ص ۱۵) کیافر مات ترمین موان عثمانی' کون ناواقۂ ۔ سراور کون نہیں اور قر آن پر کس نے

کیا فرماتے ہیں مولانا عثمانی' کون ناوا قف ہے اور کون نہیں اور قر آن پر کس نے عمل کیا ہے اور کس نے نہیں ؟ ۔

کوئی بتلائے کہ ہم بتلائیں کیا

اور تبھی توابن ہام ایسے زبر دست حنی عالم و فقیہ اور امام نے لکھا ہے کہ "اگر آمین کے بارہ میں مجھے فیلے کا اختیار ہوتا تو میں یہ مختلف روایات کے در میان یوں تطبق دیتا کہ ان روایات سے مراد جن میں آہت ہ آواز سے آمین کہنا منقول ہے یہ کہ آواز بہت زیادہ بلند ہوا ور بلند آواز والی احادیث سے مراد نرم اور گداز آواز ہے اور اس کی تائید ابن ماجہ میں مروی وہ حدیث کرتی ہے جس میں آیا ہے کہ حضور اکر م عظیم فیل اضالین کے بعد آمین اتنی آواز سے کہتے تھے کہ اسے پہلی صف والے من لیتے اور اس سے محمد میں گونج سی بیدا ہو جاتی جس طرح کہ دریا میں بولئے سے بیدا ہوتی ہے اور جس طرح مساجد میں دیکھا جاتا ہے بخلاف اس کے کہ آمین بڑے زورسے کڑک کرکمی جاوے ۔

مساجد میں دیکھا جاتا ہے بخلاف اس کے کہ آمین بڑے زورسے کڑک کرکمی جاوے ۔

اور اس کے بعد اینا فیصلہ بھی صادر فرماد سے جیں :

"وعلى هذا فينبغى أن يقال على هذه الوجه لا يقرع كما يفعله بعضهم"

"بنابریں آمین در میافی آواز سے کہنا چاہئے نہ کہ زور سے کڑک کر کہ جس طرح بعض لوگ کتے ہیں "(فتح القدیر ص ۱۵ اج اط لکھور) ہوا ہے مدعی کا فیصلہ اچھا میرے حق میں زلیخا نے کیا خود یاک دامن ماہ کنعان کا اور اسی لئے تو مولانا عثانی کی مسلمہ شخصیت مولانا عبدالحی تکھنوی التعلیق المجد شرح مؤطاامام محمد میں فرماتے ہیں :

"والإنصاف أن الجهر قوى من حيث الدليل"

"اورانصاف کی بات سے کہ آمین کااونچی آوازے کمنا بلحاظ دلیل قوی ہے" اور مولانا عبد العلی نے یہاں تک کہ دیا ہے:

"وأما الإسرار بالتأمين فهو مذهبنا لم يرو إلا ما روى الحاكم عن على على عن على عن عن عن عن أبيه وهو ضعيف جدا" (اركان الأربعة)

"ہمارامسلک آمین پست آواز سے کہنا ہے اور اس کی تائید میں اس روایت کے علاوہ اور کوئی چیز نہیں جسے امام حاکم نے علقمہ بن وائل کے واسطے سے روایت کیا ہے لیکن وہ روایت بھی بالکل ضعیف ہے۔"

ناصحا دل میں ہی اتنا تو سمجھ اپنے کہ ہم لاکھ ناداں ہوئے کیا تجھ سے بھی ناداں ہول گے

اگر مولانا عثانی اب بھی اس بات پر مصر ہوں کہ بآواز بلند دعاکر نامنا فی قر آن ہے تو مند رجہ بالا دلائل سے قطع نظر اس کا جواب کیا دیں گے اور خود ان کے صاحبین امام ابویوسف اور امام محمد کی پوزیشن کیا ہوگی کہ وہ بھی اونجی آواز سے دعا کے قائل و آمر ہیں چنانچہ فتح القدیر میں قنوت کاذکر کرتے ہوئے امام ابن ھام فرماتے ہیں:

"فعن محمد يقنت الإمام و يكست المقتدى ويجهربه... ثم هل يجهر الإمام به؟ اختار أبو يوسف"

"امام محد کے نزدیک دعائے قنوت کی صورت بیہ ہے کہ امام دعا کرے اور مفتدی خاموش رہے اور امام دعائے قنوت اونجی آواز میں پڑھے اور امام بوسف کے نزدیک بھی پہندیدہ کی ہے کہ امام دعائے قنوت بلند آواز نے پڑھے" (فتح القدر ص ۱۸۳ج اط نو کشور)

آئینه ماروئے ترا عکس پذیر است

## گر تو نه نمائی گناه از جانب مانیست

اور تلبیہ کے ہارہ میں تو علائے احناف کے در میان کسی قشم کا اختلاف نہیں کہ اسے بلند آواز سے بکارنا چاہئے چنانچہ فقہ حنفی کی مشہور در سی کتاب ہدا یہ میں ہے:

"و يكثر التلبية عقب الصلاة... و يرفع صوته بالتلبية"

"اور نمازوں کے بعد بکثرت لبیک الکھم لبیک لا شریک لک کیے اور تلبیہ پکارتے وقت آواز بلند کرے" (ہدایہ باب الاحرام کتاب الحج) میر جمع ہیں احباب حال دل کہہ لے

ير کا بن هناب کان دل که سے پھر النفات دل دوستان رہے نہ رہے

اور پھر مساجد احناف میں امام و خطیب خطبہ جمعہ میں کیوں بالالتزام بآواز بلند آد عیہ پڑھتے ہیں اور نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر دعا منگواتے ہیں کیاان کا یہ فعل آیت ﴿أدعوا ربكم﴾ اللح كے منافی تونہیں۔

> أحب مناجاة الحبيب بأوجه ولكن لسان المذنبين كليل

اور تو اور خود سورہ فاتحہ امام ابو حنیفہ کے نزدیک دعا ہے جیسا کہ مبسوط کے حوالے سے پہلے گزر چکا ہے آگر اونجی آواز ہے دعا کرناممنوع ہی ہے تو پھر سورہ فاتحہ کو بلند آواز سے کیوں پڑھاجا تاہے۔

تلقین درس اہل نظر یک اشارت است کر دم اشارتے و مکرر نمی سخم

.... پھراس کے بعد چراغوں میں روشنی نہ رہی

## مسكله رفع اليدين

## بسلسله احباب دیوبندگی کرم فرمائیال اہل حدیث یر!

· حضرت مولاناابوالکلام آزاد رحمه الله نے اپنی معرکه آراء تصنیف" تذکرہ" میں ہمارے دوستوں کے طرز عمل کی کیاخوب منظر کشی کی ہے :

"اس طرح کتب فقه و واقعات و فآوی و حوادث کی بے شار تفریعات و محد ثات فقہیہ ہیں جن سے قدماء وائمَہ کو کوئی تعلق نہیں' مگربے تکان لکھ ویا جاتا ہے کہ کذا عند أبی حنیفة و كذا عند فلان۔ اس سے ال كا مقصودیه ہوتا ہے کہ امام او حنیفہ کی کسی قرار دادہ اصل کی بنا پریہ تفریع ہے اور فلال اصل جو ہم نے ال کی ٹھمرالی ہے 'اس کی بنایر یہ جزئیہ متفرع ہو تا ے' حالانکہ تفریع خود ان کی ساختہ ویر داختہ ہے اور امام کو اس سے کوئی تعلق نهیں- نیی تخریج در تخریج و تفریع در تفریع و قیاس در قیاس و استنباطات رائيه چند در چند ..... کتاب و سنت کی مصیبت عظمی ور زیت کبری ہے جس کی وجہ سے قر نابعد قرن و نسلاً بعد نسل سخت و شدید غلطیال بلعہ تحمر اهیاں واقع ہوتی رہیں' اور کار خانہ شرع میں فساد عظیم رونماہوا' ازاں جملہ رید کہ ناوا قف عند أبی حنیفة دیکھ کر دھو کا کھاجاتا ہے اور سمجھتا ہے کہ به فرع امام ابو حنیفه کابعینه مذهب ب جب مسئله عشر فی العنشر اور تحریم اشاره في التشهد 'وكرامت رفع اليدين عند الركوع 'وكرامت آمين بالحمر 'وا قتذاء خلف مخالف' وعدم وجوبٍ طمانيه 'ووجوب لزوم وتعين وغير ہا کي نسبت صاف ديکھ رہے ہیں کہ صریح تصریحاتِ کتب اصول ومؤبطاو جامع وغیرہ کے خلاف لکھا جارہا ہے و حتی کہ بعض کو تاہ آستینانِ فقاہت کی دراز دستیال یہال تک بر هیں کہ رفع الیدین عند الر کوع اور اشارہ فی التشہد کو فعل کثیر کہتے ہوئے

## بھی نہ شرمائے 'تو پھر اور باتوں کے لئے ان کاہاتھ پکڑنے والا کون تھا ؟۔ دراز دستی ایس کونة آستینان بین

اور یہ تو فروعات کا حال ہے لیکن کاش معاملہ اس سے آگے نہ ہو ھتا۔اس سے بھی ہوھ کریہ کہ جول جول نصوص سنت کے معار ضات ہو ھتے گئے اور حث و مناظرہ کا میدان و سیتے ہو تا گیا' ساتھ ساتھ نئے نئے اصول و قواعد بھی بنتے گئے کہ اگر قاعدہ بن گیا تو ایک ہی ڈھال پر سارے وار روک لئے جائیں گے۔ حالا نکہ حضرت امام ابو حنیفہ و صاحبین رجمہم اللہ کو ان اختراعی اصول و قواعد کا وہم و خیال بھی نہ گذرا ہو گابلے ہان کی تصریحات بینہ ان کے خلاف موجود ہیں۔ یہ جو مسلمہ قواعد ٹھمرا لئے گئے ہیں کہ :

الحاص مبين فلا يلحقه البيان\_

(تاكداس سے نماز میں فرضیت فاتحه كورد كيا جاسكے اور:)

الزيادة عى الكتاب نسخ فلا يكون الاباية ناصة او حديث مشهور ناص ِ.....

(پیہ قواعد ہیں جنہیں صحیح احادیث کے ٹھکرانے کے لئے گھڑ لیا گیاہے) توان میں سے کون سا قاعدہ ہے جو حضرت امام ابو حنیفہ یاصاحبین کا ٹھہرایا ہواہے ؟لیکن پیہ سب کچھ انہی کی جانب منسوب ہے اور ہزاروں مدعیان تفقہ وعلم 'و مشغولین درس و تدریس منارو ہدایہ ہیں جن کواس کی خبر بھی نہیں 'حتی کہ بعض دانشمندوں نے توایک ہی قاعدہ بیاکر سارے جھگڑے چکادیئے :

إذا كان في المسئلة قول لأبي حنيفة و صاحبيه و حديث يحكمون بصحته و وحب اتباع قولهم دون الحديث لأنا نظن بأبي حنيفة و صاحبيه أنهم عارضوا الحديث مع صحته و صحة الإستنباط منه يعنى الركبي مسئله مين حديث صحح ايك طرف بواور دوسري طرف اس ك ظلاف امام الا حنيفة اور صاحبين كا قول و قواجب ب كه حديث كو چهو ژديا جائے اور قول امام بي كي پيروي كي چائے يونكه آخركوئي توبات بوگي جس كي

وجہ ہے انہوں نے ایسا کیا!

تو کیا ہے قاعدہ بھی اس وجود گرامی کا قرار دادہ ہو سکتا ہے جس نے اپنی ساری عمر مقد س اس صدائے حق کے اعلان و تکرار میں بسر کر دی کہ:

اتركوا قولي لخبر الرسول علية.

(میری بات کورسول مقبول تنافیه کیبات کے مقابلہ میں ترک کردو)

اور کیااس طرح کے قواعد کاان لوگوں کو گمان بھی گذر سکتا تھا جن کا عقیدہ یہ تھا

إذا صح الحديث فهو مذهبي

اور

فاضربوا بقولي الحائط

(جب بھیجے حدیث آجائے تووہ میراند ہب ہے اور میرا قول اس کے مقابلہ میں دیوار پر دے مارو)

فأين الثريا و أين الثري

یں وجہ ہے کہ محققین اہل سنت وائمہ سلفیہ اس پر متفق ہوئے کہ تمام ائمہ سلف کا دامن علم وعمل بدعت حیل سے پاک ہے اور جتنی با تیں ان کی نسبت سے کمی جاتی ہیں یا توان کی بنایہ ہے کہ ان ائمہ کی کسی اصل کو لے کر اس پر خود غلط در غلط و ظلمات بعضها فوق بعض متاخرین نے تفریعات کی ہیں اور یا بندگانِ اللی کو گراہ کرنے کے لئے ازراہِ مکر وتلیس این حیلہ تراشیوں کو ان کی جانب منسوب کر دیا ہے۔

جب یہ بندگان نفس خدا کو دھوکہ دینے سے باز نہیں آتے کہ میں حقیقتِ بدعت حیل کی ہے تو ظاہر ہے کہ انسانوں کو دھوکا دینے اور ان پر افتراء کرنے میں ان کو کیا باک ہوسکتاہے ؟ ( تذکرہ ابوالکلام آزاد ص ۹۹-۱۰۱)

بعینہ مولانا عثانی کا یمی عالم ہے جس کا نقشہ مولانا آزادؒ نے مندرجہ بالا سطور میں کھینچاہے کہ وہ رفع الیدین کو فعل کثیر ظاہر کر کے اس کے کرنے کو قرآن حکیم کی

آیت :

﴿وقوموا لله قانتين﴾

اور

﴿الذين هم في صلاتهم خاشعون

کے مخالف بتلاتے ہیں اور اس وقت ان کے دل میں رب العزت والجلال کا ذراساؤر اور خوف بھی بقی نہیں رہتا کہ کس طرح وہ رسول اکرم علیہ کی ایک سنت کی پائسالی کی خاطر کلام باری کو خود ساختہ معنی دے رہے ہیں اور صرف قول امام کی خاطر جس کی صحت نسبت بھی یقینی نہیں قرآن کو من مانا مفہوم عطاء کررہے ہیں 'مولانا آزاد کے ان الفاظ کو ذراد وہارہ ملاحظہ فرما ہے :

"جب یہ بعد گان نفس خدا کو دھوکا دینے سے باز نہیں آتے ..... تو ظاہر ہے کہ انسانوں کو دھوکا دینے اور ان پر افتراء کرنے میں ان کو کیاباک ہو سکتا ہے۔"

> يَامَنُ تَقَاعَدَ عَنُ مَكَارِمٍ خُلُقِهِ لَيُسَ التَّفَاخُرُ بِالْعُلُومِ الْفَاخِرَةُ مَنُ لَمُ يُهَذِّبُ عِلْمُهُ اَخُلاَقَهُ مَنُ لَمُ يُهَذِّبُ عِلْمُهُ اَخُلاَقَهُ لَنُ يَنْتَفِعُ بِعُلُومِهِ فِي الآخِرَه

وگرنه رفع الیدین کے بارہ میں اس قدر احادیث صحیحه موجود ہیں کہ شائد ہی کئی دوسرے مسلہ میں ہوں' اور یہ ممکن ہی نہیں کہ خاتم النیمین علی جن کی عصمت و حفاظت کا ذمہ خود خدانے لے رکھا ہے کا کوئی ادنی اور معمولی سافعل بھی فرمان باری کے خلاف ہو' جب کہ کتاب اللہ کے بعد دیگر کتب حدیث صحاح و سنن وغیرہ میں یہ روایت موجود ہے' فاروق اعظم کے بیٹے عبد اللہ کن عمر رضی اللہ عنما فرماتے ہیں: "رأیت رسول اللہ علیہ اذ افتتح الصلاة رفع یدیه حتی یحادی منکبیه و قبل أن یرکع و إذا رفع من الرکوع" (احرجه الستة و مالك و محمد و

الدارمي والدارقطني والبيهقي وغيرهم)

"میں نے رسول اللہ علی کو دیکھا کہ آپ نماز شروع کرتے وقت اور رکوع جاتے وقت اور رکوع جاتے وقت اور رکوع جاتے وقت اور رکوع سے سر اٹھانے کے بعد رفع یدین کرتے "(اس حدیث کو امام حاری"، مسلم"، ترفدی"، ابو داؤر"، نسائی این ماجیہ" امام مالک" امام محد" دار قطنی داری اور پہقی نے روایت کیاہے)

اور یہ اس پاید کی حدیث ہے کہ امام مخاریؒ کے استاد امام علی بن المدین اس کے بارہ میں ارشاد فرماتے ہیں :

هذ الحديث حجة على الخلق كل من سمعه فعليه أن يعمل به لأنه ليس في اسناده شيءً.

کہ یہ حدیث پوری دنیا پر جمت ہے ، ہروہ شخص جس کواس حدیث کاعلم ہو گیا اس پر واجب ہے کہ وہ اس حدیث پر عمل کرے کیونکہ اس کی سند میں کوئی جرح قدح نہیں۔ (تلخیص الحبیر لائن حجرص ۸۱ ط د ہلی)

دوسرى روايت ميں ہے' مالك بن الحويرث رضى الله عنه فرماتے ہيں:

"أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْكُ كَانَ إِذَا كَبَّرَ رَفَعَ يَدَيُهِ حَتَّى يُحَاذِى بِهِمَا أُذُنَيهِ وَإِذَا رَكَعَ رَفَعَ يَدَيُهِ حَتَّى يُحَاذِى بِهِمَا أُذُنَيهِ وَ إِذَا رَفَعَ رَّاسَهُ مِنَ الرُّكُوعِ فَقَالَ سَمِعَ اللَّهُ لِمَنُ حَمِدَهُ فَعَلَ مِثْلَ فَلِكَ"

"رسول الله عظی تکبیر تحریمه کے وقت اپنے دونوں ہاتھ کانوں تک اٹھاتے سے 'اورای طرح رکوع جاتے وقت اور رکوع سے سر اٹھاتے وقت رفع الیدین کیا کرتے تھے"

(اس روایت کوامام مسلم نے اپنی صحیح میں روایت کیاہے)

ایک اور روایت میں ہے کہ اس حدیث کے ایک اور راوی حضرت ابد قلابہ نے جو بلند مرتبہ تابعی تھے' صحافی رسول عظی حضرت مالک بن الحویریث کو نماز میں ویکھا کہ وہ تکبیر تحریمہ اور رکوع جاتے وقت اور رکوع سے سر اٹھاتے وقت رفع الیدین کرتے' اور

بھر نمازے فارغ ہو کرانہوں (حضرت مالک بن الحویرث) نے فرمایا :-

"أن رسول الله عَلِيُّهُ كان يفعل هكذا"

'کہ رسول اللہ ﷺ بھی اسی طرح رفع یدین فرمایا کرتے تھے'' (یہ حدیث بھی مسلم شریف میں موجود ہے)

اور حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنما کی روایت میں ہے کہ انہوں نے خلیفة الرسول صدیق اللہ عنہ نے ملیفة الرسول صدیق اللہ عنہ کے پیچھے نماز پڑھی تو حضرت صدیق رضی اللہ عنہ نے تکبیر تحریمہ اور رکوع اور رکوع سے سر اٹھاتے وقت رفع بدین کی اور نماز سے فراغت کے بعد فرمایا کہ:-

"صلیت مع رسول الله علی و کان یرفع یدیه أذا افتتح الصلاة و إذا رکع و إذا رفع رأسه من الرکوع" (اخرجه البیهقی فی سننه وقال رحاله ثقات) "میں نے رسول اکرم علی کے ساتھ نماز پڑھی اور آپ افتتاح نماز اور کوع جاتے ہوئے درفع یدین فرمایا کرتے تھے" جاتے ہوئے دوئی یدین فرمایا کرتے تھے" (اس روایت کوام یہقی نے روایت کیا ہے اور فرمایا ہے کہ اس کے راوی ثقہ ہیں)

اور ای طرح خلیفه رابع حفرت علی بن ابی طالب رضی الله عنه روایت کرتے ہیں ---

"عن رسول الله عَلِيكُ أنه كان إذا قام إلى الصلاة المكتوبة كبر و رفع يديه حذو منكبيه و يصنع مثل ذلك إذا قضى قراء ته و أرادا أن يركع و يصنعه إذا رفع من الركوع ولا يرفع يديه في شيء من صلاته و هو قاعد و إذا قام من السحدتين رفع يديه كذلك و كبر" (رواه أبوداؤد والترمذي وقال حسن صحيح)

"رسول اکرم ﷺ جب فرض نماز میں کھڑے ہوتے تو تکبیر کہتے اور کندھوں تک اپنے دونوں ہاتھ بلند فرماتے اور اسی طرح جب قرائت مکمل فرمالیتے اور رکوع میں جانا چاہتے تو رفع یدین فرماتے اور رکوع سے فارغ ہو کر سر
اٹھاتے تو پھر رفع یدین فرماتے اور اس کے علاوہ دیگر حالتوں میں رفع یدین
نہ فرماتے اور جب دور کعتول کے بعد تشہد فرما کر اٹھتے تو اس وقت بھی رفع
یدین فرماتے "(اس حدیث کو امام ابو داؤد اور امام تر ذری نے روایت کیا ہے '
تر ذری ہے اسے حسن صحیح قرار دیا ہے 'اور امام احمد بن طنبل نے اس حدیث
کو صحیح کہا ہے )

اور حضرت وائل بن حجر رضی الله عنه فرماتے ہیں:-

"صلیت مع رسول الله علیه فی نوبه قال إذا كبر رفع يديه قال نم التحف نم أخذ شماله و أدخل يديه في نوبه قال فإذا أراد أن يركع أخرج يديه نم رفعهما إذا أراد أن يرفع رأسه من الركوع رفع يديه" (رواه ابوداؤد و النسائی) "میں نے رسول اكرم علیه كے ساتھ نماز پڑھی جب آپ علیه الله اكبر كہتے تو وفع يدين فرماتے ، پھر دائيں ہاتھ سے بائيں ہاتھ كو پكڑ ليتے اور چادر كے اندر كر ليتے بوركوع سے ائھ كر رفع يدين كرتے "

یہ ہیں احادیث رفع یدین کی جن سے ثابت ہو تا ہے کہ خود خواجہ یر ب و والی بطحا صلوات اللہ و سلامہ علیہ رفع یدین فرمایا کرتے تھے اور جس کو مولانا عثانی صرف اہل حدیث کی مخالفت کی بناپر منافی قرآن بتلانے کی سعی لاحاصل کرتے ہیں۔

تا تو بیدار شوی نالہ کشیدم ورنہ!
عشق کاریست کا بے آہ فغان نیز کنند

اور نہیں جانتے کہ جس قدر احادیث مسئلہ رفع الیدین میں موجود ہیں اس قدر شاکدہی کی مسئلہ میں ہوں اور بعض علاء کے نزدیک تواحادیث رفع یدین حد تواتر کو بہنچ گئی ہیں اور حافظ ابن جر نے تلخیص میں امام شافعی کا قول نقل کیا ہے کہ جس قدر احادیث رفع یدین کے بارہ میں آئی ہیں اس قدر کسی اور مسئلہ میں نہیں (تلخیص) کین ۔ احادیث رفع یدین کے بارہ میں آئی ہیں اس قدر کسی اور مسئلہ میں نہیں (تلخیص) کین ۔ افسوس تم کو میر سے صحبت نہیں رہی

اور امیر المؤمنین فی الحدیث امام خاری نے اس مسئلہ کے جُوت کے لئے تو ایک مستقل رسالہ "جزء رفع الیدین" کے نام سے تحریر فرمایا جس میں تقریباً انیس اصحاب رسول ﷺ کا ذکر کیا ہے کہ الن سے صراحتا مروی ہے کہ وہ رکوع جاتے اور اٹھتے وقت رفع یدین کیا کرتے ہے اور الن صحابہ میں فاروق اعظم 'حیدر کرار خادم رسول اللہ ﷺ انس بن مالک 'ابن عم رسول اللہ ﷺ عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہم ایسے لوگ بھی موجود ہیں۔

..... پھراس کے بعد چراغوں میں روشنی نہ رہی